
     Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                                  No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 70-75                     Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140 

70 
 

Türk Hümanizmini Besleyen Temel Kaynaklar 

The Fundamental Sources that Nourished Turkish Humanism 

Gülara YENİSEY1 

Email: yenisey_az@yahoo.com 

Orcid No: https://orcid.org/0009-0004-6226-5116  

 

ÖZET 

İslam Tasavvuf geleneği içinde Türk Hümanizminin özel yeri ve önemi vardır. Türk Hümanizmini 

besleyen temel kaynaklardan İslam Sufizminin yanısıra eski Türk inancı olan Tengricilik de başlıca 

kaynak olma niteliği taşımaktadır. Türk Tengricilik inancı, çok eski çağlarda Avrasya bozkırlarında 

Türk kabileleri arasında ortaya çıkan Kamcılık ve Animizme dayanan dini bir inançtır. Günümüzde 

birçok araştırmacıya göre, Tengricilik daha sonra ortaya çıkacak bütün dinlerin ana kaynağını teşkil 

etmektedir. Bu inanca göre, Gök’ün ulu Tini Tanrıdır. Tanrı bütün evrenin yaratıcısı ve düzenleyicisidir.  

Antik Çağla birlikte Batıda ortaya çıkan felsefi ekoller ve onların gelişmesi sürecinde Batı uygarlığı 

ortaya çıkmıştır. Batı uygarlığını besleyen temel değişim ve dönüşümlerin, sırasıyla Antik Yunan, 

Roma, daha sonra 14. yy’dan 17.yy. başına kadar sürecek olan Rönesans ve ardından 17. Yy’dan 18. 

Yy sonuna kadar sürecek olan Aydınlanma Çağı ile birlikte Avrupa’da yaşanacak gelişmeleri merkezi 

konuma getirecektir. Batıyı besleyen temel felsefi açılım ise “Hümanizm” kavramı üzerine kurulmuştu. 

Stephen Law, hümanizmi şöyle tanımlamaktadır: “Geniş anlamda Hümanizm, insani değerler, çıkarlar 

ve insan onuru üzerine kurulu düşünce sisteminden fazlasını kapsamaktadır” (Law, 2011). 

Antik Çağ felsefi mirasından da beslenen İslam dünyası özellikle 9. Yüzyıl ile 17. Yüzyıl arası İslam 

Rönesans’ı dönemini yaşamıştır. 11. Yüzyılla 17. Yüzyıl arası dönem ise tam bir Türk Rönesans’ı 

dönemidir. Joel L. Kraemer, İslam Felesefesi tarihinin dönüm noktası olarak “Farabicilik Çağı” şeklinde 

tanımlayarak, bu dönemin 9. Yy. ve 10. Yy olduğunu ve İslam Rönesans’ının başlandığı dönem olarak 

bilindiğini vurguluyor. Türk düşünürü olan Farabi, “el-insaniye” adını verdiği yeni kavramla İslam 

felsefesinde hümanizm akımını başlatan ilk düşünürdür. Hümanizm, insan merkezli bir felsefi öğretidir.  

Yusuf Hemedani ile başlayan Türk Sufizmi Yunus Emre ile büyük bir gelişme sağlayacaktır. Yusuf 

Hemedani’nin öğrencisi olan Ahmed Yesevi ile Türk Aydınlamasının ilk halkası oluşturularak, Ahi 

Evren, Hacı Bektaş Veli, Mevlâna Celaleddin Rumi, Barak Baba, Yunus Emre, Seyyid Nesimi, Hacı 

Bayram Veli, Şah İsmail Hatayi, Pir Sultan Abdal, Şeyh Bedreddin, Fuzuli, Karacaoğlan, Kul Himmet 

ve nice başka Türk Sufilerince devam ettirilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Türk Hümanizmi; Türk Sufileri, Tengricilik; Sufizm, Mevlâna ve Yunus Emre 

  

ABSTRACT 

Within the Islamic Sufi tradition, Turkish Humanism holds a special place and importance. Alongside 

Islamic Sufism, which nourished Turkish Humanism, the ancient Turkic belief of Tengrism is also a 

primary source. Turkish Tengrism is a religious belief based on shamanism and animism that emerged 

among Turkic tribes in ancient times on the Eurasian steppes. According to many researchers today, 

Tengrism is the main source of all religions that would later emerge. According to this belief, the 

supreme spirit of the Sky is God. God is the creator and regulator of the entire universe. 

With the emergence of philosophical schools in the West during Antiquity and their subsequent 

development, Western civilization emerged. The fundamental changes and transformations that 

 
1 Dr., Kırklareli Üniversitesi, İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi, Uluslararası İlişkiler Bölümü Öğretim Üyesi. 

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140
mailto:yenisey_az@yahoo.com
https://orcid.org/0009-0004-6226-5116


Türk Hümanizmini Besleyen Temel Kaynaklar/ Gülara Yenisey               Jan. 2026, 2 (1), 70-75 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140  

 

 
 

nourished Western civilization, in turn, centered on developments in Europe during the periods of 

Ancient Greece, Rome, the Renaissance (lasting from the 14th century to the beginning of the 17th 

century), and the Enlightenment (lasting from the 17th century to the end of the 18th century). The 

fundamental philosophical development that nourished the West was based on the concept of 

"Humanism." Stephen Law defines Humanism as follows: "In a broad sense, Humanism encompasses 

more than just a system of thought based on human values, interests, and human dignity" (Law, 2011). 

The Islamic world, also nourished by the philosophical heritage of Antiquity, experienced the Islamic 

Renaissance period, particularly between the 9th and 17th centuries. The period between the 11th and 

17th centuries is a true Turkish Renaissance. Joel L. Kraemer defines the turning point in the history of 

Islamic philosophy as the "Age of Farabi," emphasizing that this period, the 9th and 10th centuries, 

marks the beginning of the Islamic Renaissance. The Turkish thinker Farabi was the first to initiate the 

humanist movement in Islamic philosophy with his new concept, "al-insaniyah." Humanism is a human-

centered philosophical doctrine. 

Turkish Sufism, which began with Yusuf Hamadani, would achieve great development with Yunus 

Emre. Ahmed Yesevi, a student of Yusuf Hamadani, formed the first link in the chain of the Turkish 

Enlightenment. This legacy was continued by Ahi Evren, Hacı Bektaş Veli, Mevlâna Celaleddin Rumi, 

Barak Baba, Yunus Emre, Seyyid Nesimi, Hacı Bayram Veli, Şah İsmail Hatayi, Pir Sultan Abdal, Şeyh 

Bedreddin, Fuzuli, Karacaoğlan, Kul Himmet, and many other Turkish Sufis.  

Keywords: Turkish Humanism; Turkish Sufis, Tengrism; Sufism, Rumi and Yunus Emre 

 

GİRİŞ 

Tengricilik, çok eski çağlarda Avrasya bozkırlarında Türk kabileleri arasında ortaya çıkan Kamcılık ve 

Animizme dayanan dini bir inançtır. Günümüzde birçok araştırmacıya göre, Tengricilik daha sonra 

ortaya çıkacak bütün dinlerin ana kaynağını teşkil etmektedir. Bu inanca göre, Gök’ün ulu Tini Tanrıdır. 

Tanrı bütün evrenin yaratıcısı ve düzenleyicisidir.  

Eski Türk inancı olan Tengriciliğin dünya dinleri üzerinde büyük etkisi olmuştur. Tatar bilimci Rafael 

Bezertinov, “Türklerin ve Moğolların Dini – Tengricilik” başlıklı kitabında Budizmin, Hıristiyanlığın 

ve İslam’ın ortaya çıkışından çok daha önceki dönemlerde Türklerin kendilerine özgü dine sahip 

olduklarını yazmıştır. Bu din, göksel bir tanrı olan Tengri kültüne dayanmaktadır. Kökleri V-IV 

binyıllara uzanan bu Tanrı anlayışı, en önemli tanrısal varlık olarak görülmüş ve Ulu Bozkırda yaşayan 

bütün Türklere ve Moğollara özgü olmuştur (Bezertinov, 2004). 

Cumacan Baycumin de eserinde benzer şekilde, “tek Tanrı inancı” üzerine kurulu olan Tengriciliğin, 

bozkır inancının ilk kaynağı olduğunu ve tek tanrılı Yakın Doğu inançlarının (Yahudilik, Hıristiyanlık, 

İslam ve daha önceki dönemlerde görünmez Güneş tanrısı Aton’a bağlı Mısır tektanrıcılığı) ilk kültürel 

ve tarihsel çekirdeği haline geldiğini vurgulamıştır (Baycumin, 2012). 

Türk düşünce sisteminin eski çağlardan süregelen temel özellikleri günümüze kadar devam etmektedir. 

Kısaca bunu “Tanrıya, doğaya, insana saygı” üzerine kurulu inanç sistemi olarak özetleyebiliriz. Ön 

Türk uygarlığı dönemine baktığımızda, Türkler, alemi birbirinin zıddı olan, fakat birbirini tamamlayan 

iki prensip ile açıklıyorlardı. Bunlar Gök Tanrı ve Asra yer idi. Hakikatte her şey bir feza, yani kaos 

halinden ibaret iken sonradan oluştukça gök yerden, aydınlık karanlıktan, erkek cevher dişi cevherden 

ayrılmış ve birbirine tamamı ile zıt olan bu kuvvetlerin tekrar birleşmesinden kişi, yani ilk insan vücut 

bulmuştur. Orhun Kitabeleri Türk kozmogonisini iki satırla şöyle özetliyor: “Öze Kök Tengri, asra yağız 

yer kılındıkta, ekin arası kişioğlu kılınmış” (Ülken, 2009). 

Bayram Kaya, Türklerin eski yaratılış hikayesini şöyle anlatıyor: “Türk mitolojisi, evrenin ve insanın 

yaradılışında zorlanmaz. Önce boşluk vardır (kaos). Boşluktan aydınlık ve karanlık doğar. Yani gökyüzü 

ve yeryüzüdür. Üstte Gök, altta Yer-Su vardır. İkisinin birleşimi var etme gücü yaratır. Her şey bu 



     Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                                  No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 70-75                     Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140 

72 
 

birleşmeden doğar. Ancak Öd, yani zaman tanrısı yeni doğan, hayata çıkan her şeyi yer yutar. Sonunda 

Umay, yani ana Tanrıça yeni doğan her varlığı, loğusaları, yeni doğan bebekleri, bitkileri, hayvan 

yavrularını vb. korur, onları gözler” (Kaya, 2005). 

Ön Türk uygarlığına özgü olan bir başka husus, kadınla erkeğin eşit konumda olduğu olgusudur. Ziya 

Gökalp bu hususu şöyle anlatmaktadır: “İbrahimi kozmogonilerinde Havva, Adem’in kaburga 

kemiğinden yaratılmıştır. Halbuki Türk kozmogonisinde kadın (hatun) kişinin bir parçası değildir. O, 

Karahan tarafından ayrıca yaratılmış olup, “Yer Hatun” ismiyle Yerlik Han’a muadil bir kuvvet teşkil 

eder.” (Gökalp, 1913). 

Türk felsefi düşüncesi için çok önemli konulardan birisi de Türk Töresidir. Türk Töresi eski Türklerin 

yazısız hukukudur denebilir. Türk Töresinin daha sonra Orhun Yazıtlarında yazılı hale geldiğini 

görüyoruz. Kafesoğlu konuyla ilgili olarak şu yorumu yapmıştır: “Tarihimizin İslam öncesi ilk 

kaynaklarından biri olan Orhun Abideleri’nde ve ve İslam’a girdiğimiz ilk asırlarda yazılan Kutadgu 

Bilig’de geniş bir şekilde izah edilen Türk Töresi şu dört ana olguya dayanmakta idi: Könilik (Adalet), 

Tüzlük (Eşitlik), Uzluk (İyilik-faydalılık) ve Kişilik (insanlık ve hoşgörü).” Erken dönem Türk felsefi 

düşüncesinin başında etkili olan unsurların başında Dokuz Oğuz efsanesi ve Oğuz destanları gelir. 

Oğzuzname’den çıkan siyasi ve hukuki esaslar felsefi düşüncede Oğuz töresini oluşturmuştur. Bu töreler 

çerçevesinde İslamdan önce Türklerin kabile teşkilatlarının çok kuvvetli olduğu, bazen asırlarca süren 

hatta göçebeleri bile birbirine bağlayan devletler oluşturdukları bilinmektedir (Kafesoğlu, 1970). 

Türklerin İslam öncesi dinleri olarak bilinen Şamanizm, totemizm, animizm ve natürizmin inanç ve 

pratikleri ile yüklü bir sistemdir. Çin kaynaklarının verdikleri bilgilere göre eski Orta Asya 

Şamanizminin temelleri Gök Tanrı, Güneş, Ay, Su, Ateş (ocak) kültleridir. Gök Tanrı veya Tengri denen 

tek bir tanrıya inanan, iyi ve kötü ruhların önem kazandığı Şamanizmde Gök Tanrı ile insanlar arasında 

kurumsal bir ruhban sınıfı yoktur. O dönemde kamlar, yani şamanların çoğu kadındı veya kadın 

kıyafetine girmiş erkeklerdi. İnanç sisteminde sihir ve mistisizm önemli yer tutuyordu. Bunun dışında, 

şifacılara otacılar ve ata sağunlar denirdi. Misitisizmin etkileri İslamiyetten sonra erenler, dervişler ve 

tarikatlarda da süregelmiştir. Şamanlık dinden çok büyü kişiliğinde bozkır Türk inanç sistemidir de 

denebilir. Eski Türk toplumunda görülen tanrı ve “yer-su” inançlarıyla ilgisi bulunmaz. Ancak Türk 

inancıyla Şamanlık arasında şaşırtıcı bir uyum oluşmuştur (Poroy, 2011). 

Bahaeddin Ögel Türklerin İslamiyete geçişinin onların eski inanç sistemleri üzerindeki etkisini şöyle 

yorumlamaktadır: “İslamiyetin büyük tesirleri altında kalan birçok Türk kitleleri, bu dini kabul etmek 

zorunda kalacaklardı. Fakat Türkler hiçbir zaman İslamiyeti aynen alamamışlar ve onu ancak kendi 

hislerinde yoğurarak, kendilerine benzetmişlerdi. Nitekim Karahanlı devletinde İslamiyetle ilgili olarak 

yazılan kitaplarda, tamamı ile eski fıkıh kitaplarına uyulmamış ve İslam dini realist bir görüşle 

açıklanmıştır” (Ögel, 2002). 

Farabi, İbni Sina, Ahmet Yesevi ve Maturidi gibi Türk felsefi düşünce tarihini günümüze kadar etkilemiş 

bu çok önemli Türk düşünürlerinin Türkistan’daki Karahanlı Devleti’nde 960-1212 yılları arsında bugün 

de önemini koruyan Buhara, Taşkent, Semerkant, Farab ve Kaşgar’da yaşadıklarını belirtmeliyiz. 

Selçuklu döneminde fıkıh dalında kadı Abdülmecit Helevi, felsefe ve mantık dalında kadı İzzeddin 

Urmevi, Şahabeddin Sühreverdi gibi isimlere rastlıyoruz. Selçuklu döneminde Şehabeddin Sühreverdi 

Konya’da II. Kılıç Arslan’ın şehzadeleri Melikşah ve Süleyman’a hocalık etmiş düşünürlerdendir. 

Sühreverdi’nin İslam felsefesi içinde neo-platonizme yakın en önemli eseri Hikmetü’l-İşrak’tır (Poroy, 

2011).   

İslam felsefesi Batı felsefesi ile bir etkileşim halinde olmuştur. Sırasıyla İslam felsefesi antik Yunan ve 

Roma düşünürlerinin eserlerinden etkilenmiş, daha sonraki dönemlerde karanlık çağdan kurtulmaya 

çalışan Batı uygarlığı 11. Yy.’dan itibaren Farabi, İbni Sina, İbn Tufeyi, İbn Rüşd vb. İslam 

düşünürlerinin etkisiyle hızlı bir dönüşüm içine girmiştir. Batı uygarlığını besleyen temel değişim ve 

dönüşümlerin, sırasıyla Antik Yunan, Roma, daha sonra 14. yy’dan 17.yy. başına kadar sürecek olan 

Rönesans ve ardından 17. Yy’dan 18. Yy sonuna kadar sürecek olan Aydınlanma Çağı ile birlikte 

Avrupa’da yaşanacak gelişmeleri merkezi konuma getirecektir. Batıyı besleyen temel felsefi açılım ise 

“Hümanizm” kavramı üzerine kurulmuştu. Stephne Law, hümanizmi şöyle tanımlamaktadır: “Geniş 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140


Türk Hümanizmini Besleyen Temel Kaynaklar/ Gülara Yenisey               Jan. 2026, 2 (1), 70-75 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140  

 

 
 

anlamda Hümanizm, insani değerler, çıkarlar ve insan onuru üzerine kurulu düşünce sisteminden 

fazlasını kapsamaktadır” (Law, 2011). 

Antik Çağ felsefi mirasından da beslenen İslam dünyası özellikle 9. Yüzyıl ile 17. Yüzyıl arası İslam 

Rönesans’ı dönemini yaşamıştır. 11. Yüzyılla 17. Yüzyıl arası dönem ise tam bir Türk Rönesans’ı 

dönemidir. Joel L. Kraemer, İslam Felesefesi tarihinin dönüm noktası olarak “Farabicilik Çağı” şeklinde 

tanımlayarak, bu dönemin 9. Yy. ve 10. Yy olduğunu ve İslam Rönesans’ının başlandığı dönem olarak 

bilindiğini vurguluyor. Türk düşünürü olan Farabi, “el-insaniye” adını verdiği yeni kavramla İslam 

felsefesinde hümanizm akımını başlatan ilk düşünürdür. Hümanizm, insan merkezli bir felsefi öğretidir.  

Yusuf Hemedani ile başlayan Türk Sufizmi Yunus Emre ile büyük bir gelişme sağlayacaktır. Yusuf 

Hemedani’nin öğrencisi olan Ahmed Yesevi ile Türk Aydınlamasının ilk halkası oluşturularak, Ahi 

Evren, Hacı Bektaş Veli, Mevlâna Celaleddin Rumi, Barak Baba, Yunus Emre, Seyyid Nesimi, Hacı 

Bayram Veli, Şah İsmail Hatayi, Pir Sultan Abdal, Şeyh Bedreddin, Fuzuli, Karacaoğlan, Kul Himmet 

ve nice başka Türk Sufilerince devam ettirilmiştir. 

13. yy. başlarından itibaren büyük ölçüde siyasi istikrarını sağlamış bulunan Anadolu Selçuklu Devleti, 

çeşitli tasavvuf akımlarının tercih ettiği bir toprak oldu ve özellikle Moğol istilası önünden kaçan 

sufilerin sığınağı haline geldi. Fuad Köprülü bu akımları şu üç gruba ayırıyor: 1) Mağrip Endülüs ve 

Kuzey Afrika; 2) Orta Doğu (Mısır, Suriye ve Irak); 3) Orta Asya ve İran (Maveraünnehr, Horasan ve 

Azerbaycan). (Köprülü, 2014) Bunları birbirilerinden ayıran en önemli nokta, tasavvuf anlayışlarında 

ortaya çıkıyordu. Irak gibi klasik İslam kültürü ve İslam bilimlerinin gelenekselleşmiş olduğu bir 

bölgeden gelen Sühreverdilik, Kadirilik ve Rifailik gibi tasavvuf akımlarınınahlakçı ve zühdçü 

karakterlerine karşılık, Maveraünnehir ve Horasan menşeli Melametilik, Kalenderilik gibi akımlar, daha 

çok cezbe ve estetik faktörüne dayanıyorlardı. 13. Yy.’da ortaya çıkan bir başka güçlü mektep, Bayezid-

i Bistami, Cüneyd-i Bağdadive özellikle Hallac Mansur ve özellikle İslam dünyasının en büyük 

mutasavvıflarından Endülüslü Muhyiddin el-Arabi’nin harika bir metafizik sistem haline getirdiği 

Vahdet-i Vücud mektebi idi (Trimingham, 1971). 

Ahmet Yaşar Ocak da söz konusu üç ekolü şu şekilde tanımlamaktadır: “1. Mağrip (Endülüs ve Kuzey 

Afrika). Mağrip tasavvufu Anadolu’da bütün zamanların en ünlü mutasavvıfı Muhyiddin-i Arabi başta 

olmak üzere, Afifeddin-i Tilemsani ve müridleri tarafından temsil ediliyordu. 2. Orta Doğu Mısır, Suriye 

ve Irak). Bu mıntaka, birbirinden mahiyet itibariyle hayli farklı, Sühreverdilik, Vefailik ve hatta 

Cavlakilik (Kalenderilik) gibi tasavvuf akımlarının yurdu olup, bunların ileri gelen temsilcileri 

Anadolu’da faaliyet gösteriyorlardı. 3. Orta Asya ve İran (özellikle Horasan ve Azerbaycan). Bu geniş 

mıntaka yine farklı nitelikler arzeden Kübrevilik, Yesevilik ve Haydarilik gibi tarikat şeklinde 

teşkilatlanmış tasavvuf akımlarından başka, özellikle Melamet mektebine mensup bazı büyük sufileri 

kazandırmıştı ki bunların başında hiç şüphesiz Şems-i Tebrizi gelmektedir.  Kabaca bir nitelendirme 

yapılacak olursa, Mağrib mektebinin ahlakçı, Irak mektebinin zühdçü, Türkistan mektebinin coşkucu 

ve estetikçi bir karakter sergilediği söylenebilir.” (Ocak, 2009). 

Basra ve Kufe sufi mekteplerinin kuru zühde dayalı klasik tasavvuf anlayışına bir tepki olarak gelişen 

Melametilik mektebi, İslam tasavvuf tarihinin en ilginç olaylarından olup, 9. Ve 10. Yüzyıllarda 

Hemedan, Hoy, Horasan, Nişapur, Herat, Belh ve Kabil gibi Türkistan’ın ve Azerbaycan’ın büyük 

kültür merkezlerinde doğmuştur. Geniş Türk coğrafyasında yaygın olan Türk Sufizmi başta Türkistan 

bölgesi, Azerbaycan ve Anadolu’da etkisini uzun yüzyıllar boyunca sürdürmüştür. Horasan 

Melametiliği’ne dayalı olduğu için geleneğin Horasan erenleri yahut Rum Abdalları adını verdiği 

Yesevi, Hayderi ve Vefai dervişlerinden oluşan Kalendirilerin Osmanlı topraklarının her yerinde 

olduklarını görüyoruz.     

Türkistan mektebinin en belirgin özelliği olan kuvvetli cezbe, Mevlâna Celaleddin ve Yunus Emre gibi 

büyük sufi şairlerin şiirlerinde coşkun bir tarzda kendini açığa vurur. Her iki şair Vahdet-i Vücud gibi 

karmaşık bir metafizik sistemi bile çok sade ve anlaşılır biçimde rahatça terennüm eder hale getiren, 

ruhlarının ta derinlerinden hissettikleri Melameti-Kalenderi bu kuvvetli cezbe faktörüdür. Mevlâna ile 

Yunus Emre arasındaki fark Mevlana’nın kentli Türkler arasında yaşayıp onlara hitaben eserler yazmış 

olmasıdır. Yunus Emre ise yazları yaylalarda, kışları köyde geçiren göçer Türkler arasında yaşamış 



     Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                                  No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 70-75                     Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140 

74 
 

olması gerçeğidir. Mevlâna, ne Hallac gibi vahdet noktasında kendini kaybetmiş, ne de Arabi gibi 

kendinin insan üstünlüğüne inanmıştır. O, bütün bu safhaları geçerek insan olabilmenin sırrına ermişti. 

Onun için insanlar onu kolay anladılar. Onda kendilerinden bir parça gördüler (Ocak, 2009). 

SONUÇ 

Sonuç olarak, Horasan Melametiliği’nin, kuru zühd (ascetisme) karşıtı cezbeci (extatique) karakterini 

yansıtan bu islam anlayışı İslam Sufiliğinin yapısından kaynaklanan geniş bir hoşgörüye dayanan, 

mühtedileri birdenbire eski kültür çevrelerinden koparmadan, bu kültürden gelen eski inançlarını da 

kendi içerisinde değerlendiren bağdaştırmacı (syncretique) yani heterodoks bir İslam anlayışıydı.  

Böylece, Melameti-Kalenderi sufiliğinde ilahi cezbe ve Tanrı’yı aşkla sevmeye dayalı bir temelin 

olduğunu görüyoruz. Bu tasavvufi fikirleri en iyi terennüm edenlerin başında Mevlâna ve Yunus Emre 

gelmektedir. Bu ilahi cezbe ve tanrısal aşk insan merkezli olup, her iki sufi şairde en yüksek düzeyde 

ifadesini bulmuştur. Bu nedenle, Yunus Emre “Yaratılanı severiz Yaratan’dan ötürü” diyerek, Tanrı’ya 

olan aşkı insan sevgisi ile bağdaştırmıştır. Mevlâna ise kuru zühd ve nafile ibadetlere şiddetle karşı çıkan 

Melameti-Kalenderi geleneğe sıkı sıkıya bağlı olarak, “Kâbe, mecazdır. Bin kere Kabe’yi tavaf 

edeceğine bir kırık kalbi tamir et. Bir kalbin ihyası Kâbe-yi Ekber’dir” diyerek büyük cesaret 

sergilemektedir. Böylece, Türk Sufiliği’nin karakterini yansıtan ilahi cezbe ve tanrısal aşkın yanı sıra 

insan odaklı tasavvuf anlayışıyla Türk Hümanizmi olarak betimleyebileceğimiz bir gelenekten 

gelmektedir. Bazı araştırmacılar yanlışlıkla bu geleneğin köklerini Horasan bölgesindeki eski Maniheist 

ve Budist mistik kültürlerden geldiğini öne sürmekteler (Ocak, 2009). Oysa, Türk Hümanizminin 

temelini makalemizin girişinde de bahsettiğim gibi Türklerin, İslam’a geçişinden çok öncelere uzanan, 

eski Gök Tanrı inancından gelen Türk Sufiliği olarak biçimlenmiş, bin yıllardan günümüze süregelen 

gelenekler ve dünya görüşü ile açıklamak yerinde olurdu.  

                                                   

KAYNAKÇA 

Abdullah, B. (2002). Türkler. Ankara: Yeni Türkiye Yayınları. 

Baycumin, C. (2012). Turan: Vzglyad na istoriyu çeloveçeskogo obşestva. Almatı: Arıs Yayınevi. 

Bezertinov, R. (2004). Tengrianstvo- Religiya Turkov i Mongolov, Kazan: Slovo Yayınları. 

Gökalp, Z. (1913). Eski Türklerde içtimai teşkilat. Milli Tetebbular Mecmuası, (3), 385–456. 

Kafesoğlu, İ. (1970). Kutadgu Bilig ve kültür tariximizdəki yeri. Tarix Enstitüsü Dergisi, (1). 

Karaismailoğlu, A. (2021). Mevlana’nın gözüyle insan ve toplum. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Kaya, B. (2005). Türk felsefe tarihi. İstanbul: Asya Şafak Yayınları. 

Köprülü, F. (2014). Türk edebiyatında ilk mutasavvıflar. İstanbul: Alfa Yayıncılık. 

Law, S. (2011). Humanism: A very short introduction. Oxford: Oxford University Press. 

Ocak, A. Y. (2008). Türk sufiliğine bakışlar. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Poroy, A. (2011). Türklerde felsefe var mı? İstanbul: Dharma Yayınları. 

Şeker, M. (2011). Türk-İslam medeniyetinde Ahilik ve fütüvvet-namelerin yeri. İstanbul: Ötüken 
Neşriyat. 

Sinanoğlu, S. (1999, iyul 7). Türk hümanizmi. Cumhuriyet Gazetesi. 

Sülün, M. (2011). Gönüller sultanı Mevlana. İstanbul: Vefa Yayınları. 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140


Türk Hümanizmini Besleyen Temel Kaynaklar/ Gülara Yenisey               Jan. 2026, 2 (1), 70-75 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140  

 

 
 

Topçu, N. (2013). İslam ve insan, Mevlana ve tasavvuf. İstanbul: Dergah Yayınları. 

Trimingham, S. (1971). The Sufi orders in Islam. Oxford: Oxford University Press. 

Ülken, H. Z. (2009). Türk tefekkürü tarihi (4. baskı). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 


