Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 73-78 Doi No. https://doi.org/10.32955/jsmi2026211140

Tiirk Hiimanizmini Besleyen Temel Kaynaklar

The Fundamental Sources that Nourished Turkish Humanism
Giilara YENISEY!

Email: yenisey az@yahoo.com
Orcid No: https://orcid.org/0009-0004-6226-5116

OZET

Islam Tasavvuf gelenegi icinde Tiirk Hiimanizminin 6zel yeri ve 6nemi vardir. Tiirk Hiimanizmini
besleyen temel kaynaklardan Islam Sufizminin yanisira eski Tiirk inanci olan Tengricilik de baslica
kaynak olma niteligi tasimaktadir. Tiirk Tengricilik inanci, ¢ok eski ¢caglarda Avrasya bozkirlarinda
Tiirk kabileleri arasinda ortaya ¢ikan Kamcilik ve Animizme dayanan dini bir inangtir. Gilinlimiizde
bircok arastirmaciya gore, Tengricilik daha sonra ortaya ¢ikacak biitiin dinlerin ana kaynagini teskil
etmektedir. Bu inanca gore, Gok’iin ulu Tini Tanridir. Tanr1 biitlin evrenin yaraticisi ve diizenleyicisidir.

Antik Cagla birlikte Batida ortaya c¢ikan felsefi ekoller ve onlarin gelismesi siirecinde Bat1 uygarligi
ortaya ¢ikmugtir. Bati uygarligini besleyen temel degisim ve doniigiimlerin, sirasiyla Antik Yunan,
Roma, daha sonra 14. yy’dan 17.yy. basina kadar siirecek olan Ronesans ve ardindan 17. Yy’dan 18.
Yy sonuna kadar siirecek olan Aydinlanma Cagi ile birlikte Avrupa’da yasanacak gelismeleri merkezi
konuma getirecektir. Batiy1 besleyen temel felsefi agilim ise “Hiimanizm” kavrami iizerine kurulmustu.
Stephen Law, hiimanizmi soyle tanimlamaktadir: “Genis anlamda Hiimanizm, insani degerler, ¢ikarlar
ve insan onuru iizerine kurulu diislince sisteminden fazlasinm kapsamaktadir” (Law, 2011).

Antik Cag felsefi mirasindan da beslenen Islam diinyas:1 6zellikle 9. Yiizyil ile 17. Yiizy1l aras1 Islam
Ronesans’t donemini yasamigstir. 11. Yiizyilla 17. Yiizyil arasi donem ise tam bir Tiirk Ronesans’t
donemidir. Joel L. Kraemer, Islam Felesefesi tarihinin déniim noktas1 olarak “Farabicilik Cag1” seklinde
tanimlayarak, bu donemin 9. Yy. ve 10. Yy oldugunu ve islam Rénesans’inimn baslandig1 dénem olarak
bilindigini vurguluyor. Tiirk diisiiniirii olan Farabi, “el-insaniye” admi verdigi yeni kavramla islam
felsefesinde hiimanizm akimini baglatan ilk diigtintirdiir. Himanizm, insan merkezli bir felsefi 6gretidir.

Yusuf Hemedani ile baglayan Tiirk Sufizmi Yunus Emre ile biiyiik bir gelisme saglayacaktir. Yusuf
Hemedani’nin 6grencisi olan Ahmed Yesevi ile Tiirk Aydinlamasinin ilk halkasi olusturularak, Ahi
Evren, Hac1 Bektas Veli, Mevlana Celaleddin Rumi, Barak Baba, Yunus Emre, Seyyid Nesimi, Hac1
Bayram Veli, Sah Ismail Hatayi, Pir Sultan Abdal, Seyh Bedreddin, Fuzuli, Karacaoglan, Kul Himmet
ve nice bagka Tiirk Sufilerince devam ettirilmistir.

Anahtar Kelimeler: Tiirk Hiimanizmi; Tiirk Sufileri, Tengricilik; Sufizm, Mevlana ve Yunus Emre

ABSTRACT

Within the Islamic Sufi tradition, Turkish Humanism holds a special place and importance. Alongside
Islamic Sufism, which nourished Turkish Humanism, the ancient Turkic belief of Tengrism is also a
primary source. Turkish Tengrism is a religious belief based on shamanism and animism that emerged
among Turkic tribes in ancient times on the Eurasian steppes. According to many researchers today,
Tengrism is the main source of all religions that would later emerge. According to this belief, the
supreme spirit of the Sky is God. God is the creator and regulator of the entire universe.

L Dr., Kirklareli Universitesi, iktisadi ve idari Bilimler Fakiiltesi, Uluslararast iliskiler Béltimii Ogretim Uyesi.

73


https://doi.org/10.32955/jsml2026211140
mailto:yenisey_az@yahoo.com
https://orcid.org/0009-0004-6226-5116

Tiirk Hitmanizmini Besleyen Temel Kaynaklar/ Giilara Yenisey Jan. 2026, 2 (1), 73-78

https://doi.org/10.32955/jsmi2026211140

With the emergence of philosophical schools in the West during Antiquity and their subsequent
development, Western civilization emerged. The fundamental changes and transformations that
nourished Western civilization, in turn, centered on developments in Europe during the periods of
Ancient Greece, Rome, the Renaissance (lasting from the 14th century to the beginning of the 17th
century), and the Enlightenment (lasting from the 17th century to the end of the 18th century). The
fundamental philosophical development that nourished the West was based on the concept of
"Humanism." Stephen Law defines Humanism as follows: "In a broad sense, Humanism encompasses
more than just a system of thought based on human values, interests, and human dignity" (Law, 2011).

The Islamic world, also nourished by the philosophical heritage of Antiquity, experienced the Islamic
Renaissance period, particularly between the 9th and 17th centuries. The period between the 11th and
17th centuries is a true Turkish Renaissance. Joel L. Kraemer defines the turning point in the history of
Islamic philosophy as the "Age of Farabi," emphasizing that this period, the 9th and 10th centuries,
marks the beginning of the Islamic Renaissance. The Turkish thinker Farabi was the first to initiate the
humanist movement in Islamic philosophy with his new concept, "al-insaniyah." Humanism is a human-
centered philosophical doctrine.

Turkish Sufism, which began with Yusuf Hamadani, would achieve great development with Yunus
Emre. Ahmed Yesevi, a student of Yusuf Hamadani, formed the first link in the chain of the Turkish
Enlightenment. This legacy was continued by Ahi Evren, Hac1 Bektas Veli, Mevlana Celaleddin Rumi,
Barak Baba, Yunus Emre, Seyyid Nesimi, Hac1 Bayram Veli, Sah [smail Hatayi, Pir Sultan Abdal, Seyh
Bedreddin, Fuzuli, Karacaoglan, Kul Himmet, and many other Turkish Sufis.

Keywords: Turkish Humanism; Turkish Sufis, Tengrism; Sufism, Rumi and Yunus Emre

GIRIS

Tengricilik, ¢ok eski ¢caglarda Avrasya bozkirlarinda Tiirk kabileleri arasinda ortaya ¢ikan Kamcilik ve
Animizme dayanan dini bir inangtir. Glinlimiizde bir¢ok arastirmaciya gore, Tengricilik daha sonra
ortaya ¢ikacak biitlin dinlerin ana kaynagini tegkil etmektedir. Bu inanca gore, Gok’tin ulu Tini Tanridir.
Tanr biitlin evrenin yaraticisi ve diizenleyicisidir.

Eski Tirk inanci olan Tengriciligin diinya dinleri {izerinde biiyiik etkisi olmustur. Tatar bilimci Rafael
Bezertinov, “Tiirklerin ve Mogollarin Dini — Tengricilik” baglikli kitabinda Budizmin, Hiristiyanligin
ve Islam’m ortaya cikisindan ¢ok daha &nceki dénemlerde Tiirklerin kendilerine &zgii dine sahip
olduklarimi yazmustir. Bu din, goksel bir tanr1 olan Tengri kiiltiine dayanmaktadir. Koékleri V-IV
binyillara uzanan bu Tanr1 anlayisi, en 6nemli tanrisal varlik olarak goriilmiis ve Ulu Bozkirda yasayan
biitiin Tirklere ve Mogollara 6zgii olmustur (Bezertinov, 2004).

Cumacan Baycumin de eserinde benzer sekilde, “tek Tanr1 inanci” {izerine kurulu olan Tengriciligin,
bozkir inancinin ilk kaynagi oldugunu ve tek tanrili Yakin Dogu inanglarinin (Yahudilik, Hiristiyanlik,
Islam ve daha 6nceki donemlerde goriinmez Giines tanrist Aton’a bagli Misir tektanricilign) ilk kiiltiirel
ve tarihsel ¢ekirdegi haline geldigini vurgulamistir (Baycumin, 2012).

Tiirk diislince sisteminin eski caglardan siiregelen temel 6zellikleri gliniimiize kadar devam etmektedir.
Kisaca bunu “Tanrrya, dogaya, insana saygi” iizerine kurulu inang sistemi olarak &zetleyebiliriz. On
Tiirk uygarligr donemine baktigimizda, Tirkler, alemi birbirinin zidd1 olan, fakat birbirini tamamlayan
iki prensip ile agikliyorlardi. Bunlar Gok Tanr ve Asra yer idi. Hakikatte her sey bir feza, yani kaos
halinden ibaret iken sonradan olustuk¢a gok yerden, aydinlik karanliktan, erkek cevher disi cevherden
ayrilmis ve birbirine tamamu ile zit olan bu kuvvetlerin tekrar birlesmesinden kisi, yani ilk insan viicut
bulmustur. Orhun Kitabeleri Tiirk kozmogonisini iki satirla sdyle 6zetliyor: “Oze Kok Tengri, asra yagiz
yer kilindikta, ekin arasi kisioglu kilmmuis” (Ulken, 2009).

74



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 73-78 Doi No. https://doi.org/10.32955/jsmi2026211140

Bayram Kaya, Tiirklerin eski yaratilis hikayesini sdyle anlatiyor: “Tiirk mitolojisi, evrenin ve insanin
yaradilisinda zorlanmaz. Once bosluk vardir (kaos). Bosluktan aydinlik ve karanhk dogar. Yani gokyiizii
ve yeryiiziidiir. Ustte Gok, altta Yer-Su vardir. Ikisinin birlesimi var etme giicii yaratir. Her sey bu
birlesmeden dogar. Ancak Od, yani zaman tanrisi yeni dogan, hayata ¢ikan her seyi yer yutar. Sonunda
Umay, yani ana Tanriga yeni dogan her varligi, logusalari, yeni dogan bebekleri, bitkileri, hayvan
yavrularint vb. korur, onlar: gozler” (Kaya, 2005).

On Tiirk uygarligina dzgii olan bir baska husus, kadinla erkegin esit konumda oldugu olgusudur. Ziya
Gokalp bu hususu sdyle anlatmaktadir: “Ibrahimi kozmogonilerinde Havva, Adem’in kaburga
kemiginden yaratilmistir. Halbuki Tiirk kozmogonisinde kadin (hatun) kisinin bir par¢asi degildir. O,
Karahan tarafindan ayrica yaratilmis olup, “Yer Hatun” ismiyle Yerlik Han’a muadil bir kuvvet teskil
eder.” (Gokalp, 1913).

Tirk felsefi diisiincesi i¢in ¢ok onemli konulardan birisi de Tiirk Toresidir. Tiirk Toresi eski Tiirklerin
yazisiz hukukudur denebilir. Tiirk Toresinin daha sonra Orhun Yazitlarinda yazili hale geldigini
goriiyoruz. Kafesoglu konuyla ilgili olarak su yorumu yapmistir: “Tarihimizin Islam 6ncesi ilk
kaynaklarindan biri olan Orhun Abideleri’nde ve ve Islam’a girdigimiz ilk asirlarda yazilan Kutadgu
Bilig’de genis bir sekilde izah edilen Tiirk Toéresi su dort ana olguya dayanmakta idi: Konilik (Adalet),
Tiizliik (Esitlik), Uzluk (lyilik-faydalilik) ve Kisilik (insanlik ve hosgorii).” Erken donem Tiirk felsefi
diisiincesinin basinda etkili olan unsurlarin baginda Dokuz Oguz efsanesi ve Oguz destanlar gelir.
Ogzuzname’den ¢ikan siyasi ve hukuki esaslar felsefi diisiincede Oguz toresini olusturmustur. Bu toreler
cercevesinde Islamdan 6nce Tiirklerin kabile teskilatlarmin ¢ok kuvvetli oldugu, bazen asirlarca siiren
hatta gogebeleri bile birbirine baglayan devletler olusturduklart bilinmektedir (Kafesoglu, 1970).

Tiirklerin Islam &ncesi dinleri olarak bilinen Samanizm, totemizm, animizm ve natiirizmin inang ve
pratikleri ile yiikli bir sistemdir. Cin kaynaklarinin verdikleri bilgilere gore eski Orta Asya
Samanizminin temelleri Gok Tanri, Giines, Ay, Su, Ates (ocak) kiiltleridir. Gok Tanr1 veya Tengri denen
tek bir tanriya inanan, iyi ve kotii ruhlarin 6nem kazandigi Samanizmde Gok Tanr ile insanlar arasinda
kurumsal bir ruhban sinifi yoktur. O donemde kamlar, yani samanlarin ¢cogu kadindi veya kadin
kiyafetine girmis erkeklerdi. Inang sisteminde sihir ve mistisizm 6nemli yer tutuyordu. Bunun disinda,
sifacilara otacilar ve ata sagunlar denirdi. Misitisizmin etkileri Islamiyetten sonra erenler, dervisler ve
tarikatlarda da siiregelmistir. Samanlik dinden g¢ok biiyii kisiliginde bozkir Tiirk inang sistemidir de
denebilir. Eski Tiirk toplumunda goriilen tanr1 ve “yer-su” inanglariyla ilgisi bulunmaz. Ancak Tiirk
inanciyla Samanlik arasinda sasirtict bir uyum olusmustur (Poroy, 2011).

Bahaeddin Ogel Tiirklerin islamiyete gecisinin onlarin eski inang sistemleri iizerindeki etkisini sdyle
yorumlamaktadir: “Islamiyetin biiyiik tesirleri altinda kalan bircok Tiirk kitleleri, bu dini kabul etmek
zorunda kalacaklardi. Fakat Tiirkler hicbir zaman Islamiyeti aynen alamamislar ve onu ancak kendi
hislerinde yogurarak, kendilerine benzetmiglerdi. Nitekim Karahanli devletinde Islamiyetle ilgili olarak
yazilan kitaplarda, tamami ile eski fikih kitaplarima uyulmamis ve Islam dini realist bir goriisle
agtklanmistir” (Ogel, 2002).

Farabi, ibni Sina, Ahmet Yesevi ve Maturidi gibi Tiirk felsefi diisiince tarihini giiniimiize kadar etkilemis
bu ¢ok 6nemli Tiirk diisiiniirlerinin Tiirkistan’daki Karahanli Devleti’nde 960-1212 yillar1 arsinda bugiin
de onemini koruyan Buhara, Taskent, Semerkant, Farab ve Kasgar’da yasadiklarini belirtmeliyiz.
Selguklu doneminde fikih dalinda kadi Abdiilmecit Helevi, felsefe ve mantik dalinda kadi izzeddin
Urmevi, Sahabeddin Siihreverdi gibi isimlere rastliyoruz. Selguklu doneminde Sehabeddin Siihreverdi
Konya’da II. Kili¢ Arslan’in sehzadeleri Meliksah ve Siileyman’a hocalik etmis diisiiniirlerdendir.
Siihreverdi’nin Islam felsefesi iginde neo-platonizme yakin en énemli eseri Hikmetii’l-Israk’tir (Poroy,
2011).

Islam felsefesi Bat1 felsefesi ile bir etkilesim halinde olmustur. Sirastyla Islam felsefesi antik Yunan ve
Roma diisiiniirlerinin eserlerinden etkilenmis, daha sonraki donemlerde karanlik cagdan kurtulmaya
calisan Bati uygarhign 11. Yy.’dan itibaren Farabi, ibni Sina, ibn Tufeyi, ibn Riisd vb. Islam
diistiniirlerinin etkisiyle hizl1 bir doniisiim ic¢ine girmistir. Bat1 uygarligimi besleyen temel degisim ve
doniisiimlerin, sirasiyla Antik Yunan, Roma, daha sonra 14. yy’dan 17.yy. bagina kadar siirecek olan

75


https://doi.org/10.32955/jsml2026211140

Tiirk Hitmanizmini Besleyen Temel Kaynaklar/ Giilara Yenisey Jan. 2026, 2 (1), 73-78

https://doi.org/10.32955/jsmi2026211140

Ronesans ve ardindan 17. Yy’dan 18. Yy sonuna kadar siirecek olan Aydinlanma Cag ile birlikte
Avrupa’da yasanacak gelismeleri merkezi konuma getirecektir. Batiy1 besleyen temel felsefi acilim ise
“Hiimanizm” kavrami {izerine kurulmustu. Stephne Law, hiimanizmi sdyle tanimlamaktadir: “Genis
anlamda Hiimanizm, insani degerler, ¢ikarlar ve insan onuru iizerine kurulu diisiince sisteminden
fazlasin kapsamaktadir” (Law, 2011).

Antik Cag felsefi mirasindan da beslenen islam diinyasi 6zellikle 9. Yiizyil ile 17. Yiizy1l aras1 Islam
Ronesans’t donemini yasamistir. 11. Yiizyilla 17. Yiizyil aras1 donem ise tam bir Tiirk Ronesans’
donemidir. Joel L. Kraemer, Islam Felesefesi tarihinin déniim noktas1 olarak “Farabicilik Cag1” seklinde
tammlayarak, bu dénemin 9. Yy. ve 10. Yy oldugunu ve islam Ronesans’1nin baslandig1 dénem olarak
bilindigini vurguluyor. Tiirk diisiiniirii olan Farabi, “el-insaniye” adim verdigi yeni kavramla islam
felsefesinde hiimanizm akimini baslatan ilk diistiniirdiir. Himanizm, insan merkezli bir felsefi 6gretidir.

Yusuf Hemedani ile baslayan Tiirk Sufizmi Yunus Emre ile biiylik bir gelisme saglayacaktir. Yusuf
Hemedani’nin 6grencisi olan Ahmed Yesevi ile Tiirk Aydinlamasinin ilk halkasi olusturularak, Ahi
Evren, Haci Bektas Veli, Mevlana Celaleddin Rumi, Barak Baba, Yunus Emre, Seyyid Nesimi, Haci
Bayram Veli, Sah [smail Hatayi, Pir Sultan Abdal, Seyh Bedreddin, Fuzuli, Karacaoglan, Kul Himmet
ve nice bagka Tiirk Sufilerince devam ettirilmistir.

13. yy. baslarindan itibaren biiyiik 6l¢iide siyasi istikrarini saglamis bulunan Anadolu Sel¢uklu Devleti,
cesitli tasavvuf akimlarinin tercih ettigi bir toprak oldu ve o6zellikle Mogol istilas1 6niinden kagan
sufilerin sigmagi haline geldi. Fuad Kopriilii bu akimlari su {i¢ gruba ayiriyor: 1) Magrip Endiiliis ve
Kuzey Afrika; 2) Orta Dogu (Misir, Suriye ve Irak); 3) Orta Asya ve Iran (Maveraiinnehr, Horasan ve
Azerbaycan). (Kopriilii, 2014) Bunlari birbirilerinden ayiran en 6nemli nokta, tasavvuf anlayislarinda
ortaya cikiyordu. Irak gibi klasik Islam kiiltiirii ve Islam bilimlerinin geleneksellesmis oldugu bir
bolgeden gelen Siihreverdilik, Kadirilik ve Rifailik gibi tasavvuf akimlarininahlak¢i ve ziihdgii
karakterlerine karsilik, Maveraiinnehir ve Horasan menseli Melametilik, Kalenderilik gibi akimlar, daha
cok cezbe ve estetik faktdriine dayantyorlardi. 13. Yy.’da ortaya ¢ikan bir baska gii¢lii mektep, Bayezid-
i Bistami, Ciineyd-i Bagdadive 6zellikle Hallac Mansur ve ozellikle Islam diinyasinin en biiyiik
mutasavviflarindan Endiiliislii Muhyiddin el-Arabi’nin harika bir metafizik sistem haline getirdigi
Vahdet-i Viicud mektebi idi (Trimingham, 1971).

Ahmet Yasar Ocak da s6z konusu ii¢ ekolii su sekilde tanimlamaktadir: “1. Magrip (Endiiliis ve Kuzey
Afrika). Magrip tasavvufu Anadolu’da biitiin zamanlarin en iinlii mutasavvifi Muhyiddin-i Arabi basta
olmak {izere, Afifeddin-i Tilemsani ve miiridleri tarafindan temsil ediliyordu. 2. Orta Dogu Misir, Suriye
ve Irak). Bu mintaka, birbirinden mahiyet itibariyle hayli farkli, Siihreverdilik, Vefailik ve hatta
Cavlakilik (Kalenderilik) gibi tasavvuf akimlarinin yurdu olup, bunlarin ileri gelen temsilcileri
Anadolu’da faaliyet gdsteriyorlardi. 3. Orta Asya ve Iran (6zellikle Horasan ve Azerbaycan). Bu genis
mintaka yine farkli nitelikler arzeden Kiibrevilik, Yesevilik ve Haydarilik gibi tarikat seklinde
teskilatlanmig tasavvuf akimlarindan baska, 6zellikle Melamet mektebine mensup bazi biiyiik sufileri
kazandirmist1 ki bunlarin basinda hi¢ siiphesiz Sems-i Tebrizi gelmektedir. Kabaca bir nitelendirme
yapilacak olursa, Magrib mektebinin ahlake1, Irak mektebinin ziithdgii, Tiirkistan mektebinin coskucu
ve estetikei bir karakter sergiledigi soylenebilir.” (Ocak, 2009).

Basra ve Kufe sufi mekteplerinin kuru ziithde dayali klasik tasavvuf anlayisina bir tepki olarak geligsen
Melametilik mektebi, Islam tasavvuf tarihinin en ilging olaylarmdan olup, 9. Ve 10. Yiizyillarda
Hemedan, Hoy, Horasan, Nisapur, Herat, Belh ve Kabil gibi Tiirkistan’in ve Azerbaycan’m biiyiik
kiiltiir merkezlerinde dogmustur. Genis Tiirk cografyasinda yaygin olan Tiirk Sufizmi basta Tiirkistan
bolgesi, Azerbaycan ve Anadolu’da etkisini uzun yiizyillar boyunca siirdiirmiistiir. Horasan
Melametiligi’ne dayali oldugu icin gelenegin Horasan erenleri yahut Rum Abdallar1 adim1 verdigi
Yesevi, Hayderi ve Vefai dervislerinden olusan Kalendirilerin Osmanli topraklarinin her yerinde
olduklarim goriiyoruz.

Tiirkistan mektebinin en belirgin 6zelligi olan kuvvetli cezbe, Mevlana Celaleddin ve Yunus Emre gibi
biiyiik sufi sairlerin siirlerinde coskun bir tarzda kendini agiga vurur. Her iki sair Vahdet-i Viicud gibi

76



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 73-78 Doi No. https://doi.org/10.32955/jsmi2026211140

karmagik bir metafizik sistemi bile ¢ok sade ve anlasilir bicimde rahatga terenniim eder hale getiren,
ruhlarinin ta derinlerinden hissettikleri Melameti-Kalenderi bu kuvvetli cezbe faktoriidiir. Mevlana ile
Yunus Emre arasindaki fark Mevlana’nin kentli Tiirkler arasinda yasayip onlara hitaben eserler yazmis
olmasidir. Yunus Emre ise yazlar yaylalarda, kiglart kdyde gegiren gocer Tirkler arasinda yasamis
olmasi gercegidir. Mevlana, ne Hallac gibi vahdet noktasinda kendini kaybetmis, ne de Arabi gibi
kendinin insan stiinliigline inanmistir. O, biitiin bu safhalar1 gegerek insan olabilmenin sirrina ermisti.
Onun i¢in insanlar onu kolay anladilar. Onda kendilerinden bir parca gordiiler (Ocak, 2009).

SONUC

Sonug olarak, Horasan Melametiligi’nin, kuru ziihd (ascetisme) karsiti cezbeci (extatique) karakterini
yansitan bu islam anlayisi Islam Sufiliginin yapisindan kaynaklanan genis bir hosgériiye dayanan,
miihtedileri birdenbire eski kiiltiir ¢evrelerinden koparmadan, bu kiiltiirden gelen eski inanglarin1 da
kendi icerisinde degerlendiren bagdastirmaci (syncretique) yani heterodoks bir islam anlayisiyd.
Boylece, Melameti-Kalenderi sufiliginde ilahi cezbe ve Tanri’y1 askla sevmeye dayali bir temelin
oldugunu goriiyoruz. Bu tasavvufi fikirleri en iyi terenniim edenlerin baginda Mevlana ve Yunus Emre
gelmektedir. Bu ilahi cezbe ve tanrisal agk insan merkezli olup, her iki sufi sairde en yliksek diizeyde
ifadesini bulmustur. Bu nedenle, Yunus Emre “Yaratilani severiz Yaratan’dan 6tiiri” diyerek, Tanri’ya
olan agk1 insan sevgisi ile bagdastirmistir. Mevlana ise kuru ziihd ve nafile ibadetlere siddetle karsi ¢cikan
Melameti-Kalenderi gelenege siki sikiya bagl olarak, “Kabe, mecazdir. Bin kere Kabe’yi tavaf
edecegine bir kirtk kalbi tamir et. Bir kalbin ihyas1 Kébe-yi Ekber’dir” diyerek biiylik cesaret
sergilemektedir. Boylece, Tiirk Sufiligi’nin karakterini yansitan ilahi cezbe ve tanrisal agkin yani sira
insan odakli tasavvuf anlayistyla Tirk Hiimanizmi olarak betimleyebilecegimiz bir gelenekten
gelmektedir. Bazi1 arastirmacilar yanlislikla bu gelenegin koklerini Horasan bolgesindeki eski Maniheist
ve Budist mistik kiiltiirlerden geldigini 6ne siirmekteler (Ocak, 2009). Oysa, Tirk Hiimanizminin
temelini makalemizin girisinde de bahsettigim gibi Tiirklerin, islam’a gegisinden ¢ok dncelere uzanan,
eski Gok Tanri inancindan gelen Tiirk Sufiligi olarak bigimlenmis, bin yillardan giiniimiize siiregelen
gelenekler ve diinya goriisii ile agiklamak yerinde olurdu.

KAYNAKCA
Abdullah, B. (2002). Tiirkler. Ankara: Yeni Turkiye Yayinlari.
Baycumin, C. (2012). Turan: Vzglyad na istoriyu ¢eloveceskogo obsestva. Almati: Aris Yayinevi.
Bezertinov, R. (2004). Tengrianstvo- Religiya Turkov i Mongolov, Kazan: Slovo Yayinlari.
Gokalp, Z. (1913). Eski Tarklerde ictimai teskilat. Milli Tetebbular Mecmuasi, (3), 385—456.
Kafesoglu, i. (1970). Kutadgu Bilig ve kiiltir tariximizdaki yeri. Tarix Enstitiisii Dergisi, (1).
Karaismailoglu, A. (2021). Mevlana’nin géziiyle insan ve toplum. Ankara: Ak¢ag Yayinlari.
Kaya, B. (2005). Tiirk felsefe tarihi. Istanbul: Asya Safak Yayinlari.
Koprili, F. (2014). Tiirk edebiyatinda ilk mutasavviflar. istanbul: Alfa Yayincilik.
Law, S. (2011). Humanism: A very short introduction. Oxford: Oxford University Press.
Ocak, A. Y. (2008). Tiirk sufiligine bakislar. istanbul: iletisim Yayinlari.
Poroy, A. (2011). Tiirklerde felsefe var mi? istanbul: Dharma Yayinlari.
Seker, M. (2011). Tiirk-islam medeniyetinde Ahilik ve fiitiivvet-namelerin yeri. istanbul: Otiiken

Nesriyat.

77


https://doi.org/10.32955/jsml2026211140

Tiirk Hitmanizmini Besleyen Temel Kaynaklar/ Giilara Yenisey Jan. 2026, 2 (1), 73-78
https://doi.org/10.32955/jsmi2026211140
Sinanoglu, S. (1999, iyul 7). Tirk himanizmi. Cumhuriyet Gazetesi.
Siliin, M. (2011). Géndiller sultani Mevlana. istanbul: Vefa Yayinlari.
Topgu, N. (2013). islam ve insan, Mevlana ve tasavvuf. istanbul: Dergah Yayinlari.
Trimingham, S. (1971). The Sufi orders in Islam. Oxford: Oxford University Press.

Ulken, H. Z. (2009). Tiirk tefekkiirii tarihi (4. baski). istanbul: Yapi Kredi Yayinlari.

78



