Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

Mesnevi- i Serif’te ve Ali Sir Nevayi’nin Tiirkce Divanlarinda Takva Metaforlari

Metaphors of Piety in the Mathnavi-I Sharif an Ali Sher Navoi's Turkish Divans

Muhterem SAYGIN!
Email: muhteremsaygn213@gmail.com
Orcid No: https://orcid.org/0000-0002-2336-5139

OZET

Kainatta her sey bir ol¢li ve denge iizerine tesis edilmigtir. Bu durum tasavvufta alem-i sugra diye
nitelendirilen, ruh ve bedenden olusan insan i¢in de gegerlidir. Maalesef gilinlimiizde madde-mana dengesi,
madde lehine bozulmaya baslamistir. Boylece nefsinin hevesleri pesinde kosan, vicdani degerlere yabanci,
tiiketim odakli ve doyumsuz bir insan tipi ortaya ¢ikmaktadir.

Sozcilik anlam1 korunmak, sakinmak olan takva Allah’tan korkarak onun yasakladiklarimi terk etmek;
Allah’in rizasim1 kazanmak i¢in onun emirlerini yerine getirmek manasina gelen bir din ve tasavvuf
terimidir. Takva, Islamiyet’te ve tasavvufta miithim bir yere sahiptir. Kisaca takva, kulun Allah korkusuyla
veya ona saygl duyarak nefsini dizginleyebilmesidir. Bu bakimdan takva, kisiyi nefsinin esiri olmaktan
koruyan bir kalkan gibidir.

Mevlana Celaleddin-i Rimi’nin (1207-1273) dini tasavvufi dgiitleri igeren Mesnevi adli eseri, insanlar
tarafindan ¢ok begenilmis ve bu eserin baska dillere pek ¢ok kez ¢evirileri yapilmigtir. Ayrica, Mesnevi
sozliikleri ve serhleri de hazirlanmistir. Mesnevi’de Mevlana Celaleddin-i Rami, Islam’da ve tasavvuf
kiiltiiriinde miihim bir yere sahip olan takvaya énemi nispetinde yer vermistir. Metafor, sanatkarlarin dile
estetik bir hususiyet kazandirma yontemlerinden biridir. Bu calismanin hedeflerinden biri Mevlana
Celaleddin-i Rimi’nin Mesnevide takvayr nasil algilandigini, anlamlandirdigini ve anlattigini ortaya
koymak; s6z konusu eserde gecen takvayla ilgili metaforlart agiklamaktir.

Ali Sir Nevayi (1441-1501), edebiyatimizin giizide sahsiyetlerindendir. O; Gara’ibii’s-Sigar, Nevadirii’s-
Sebab, Bedayi’u’l-Vasat ve Fevayidii’l-Kiber adli divanlarinda takva kavramina kapsamli bir sekilde yer
vermis, takvayi farkli hayal ve tasavvurlar iginde ele almistir. Bu ¢aligmanin diger amact Ali Sir Nevayi’nin
yukarida adi gecen dort Tiirkce divaninda takvayr hangi hayal ve tasavvurlar gercevesinde ele aldiginm
aciklamak, s6z konusu divanlarda takva hakkinda olusturulan metaforlar tetkik etmektir. Ayrica tablo ve
grafikler yardimiyla Mevlana Celéleddin-i RGimi ve Ali Sir Nevayi’nin takva hakkinda olusturduklar
metaforlar karsilastirilmakta, farklilik ve benzerlikler tespit edilerek bazi ¢ikarimlarda bulunulmaktadir.

Anahtar Kelimeler: Mevlana Celaleddin-i Rimi, Mesnevi, Ali $ir Nevayi, Takva, Metafor.

ABSTRACT

Tagwa, meaning to protect or abstain, is a religious and Sufi term that conveys the idea of fearing God,
abandoning what He has forbidden, and fulfilling His commands to earn His approval. Taqwa holds a
significant place in Islam and Sufism. In short, taqwa is the ability of a servant to restrain their desires
through fear of God or respect for Him. In this respect, taqwa is like a shield that protects a person from
becoming a slave to their desires.

Mevlana Jelaleddin-i Rimi's (1207-1273) Mathnavi, a work containing religious Sufi advice, was highly
acclaimed and has been translated into many languages. Mathnavi dictionaries and commentaries have also
been prepared. In the Masnavi, Mevlana Jelaleddin-i RGm1 emphasizes the importance of piety, which holds

L Dr. MillT Egitim Bakanligi, Denizli/Merkezefendi Nalan-Mustafa Kaynak Bilim ve Sanat Merkezi, Denizli-TURKIYE

21


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197
mailto:muhteremsaygn213@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2336-5139

Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

a significant place in Islam and Sufi culture. Metaphor is one-way artists imbue language with an aesthetic
quality. One of the objectives of this study is to reveal how Mevlana Jeldleddin-i Rimi perceives, interprets,
and describes piety in the Masnavi, and to explain the metaphors related to piety found in the work.

Ali Sher Navoi (1441-1501) is one of the distinguished figures of Turkish literature. In his divans
(Gara'ibii's-Sigar), Nevadirii’s-Sebab, Bedayi'u'l-Vasat, and Fevayidi’l-Kiber), he comprehensively
addressed the concept of piety, exploring it within various imaginations and conceptions. Another aim of
this study is to explain the framework within which Ali Sher Navoi addressed piety in the aforementioned
four Turkish divans and to examine the metaphors related to piety created in these divans. Furthermore, the
metaphors of piety created by Mevlana Jelaleddin-i Rim1 and Ali Sher Navoi are compared using graphics,
highlighting differences and similarities and drawing conclusions.

Keywords: Mevlana Jelaleddin-i Rimi, Mathnavi, Ali Sher Navoi, Piety, Mataphore.

GIRiS

Takva, Allah’in emir ve yasaklarina uyma konusunda kisinin tasidig1 hassasiyettir. Takvay1 sadece dinin
hiikiimlerine uyma konusunda hassas davranmak olarak degerlendirmemek gerekir. Miisliiman nasil ki
gayrimiislimlerin {ilkesinde gida maddelerinin igerisinde alkol veya domuz eti olup olmadigi konusunda kil
kirk yariyorsa ve bunu takvanin bir geregi olarak goriiyorsa riisvet, vakif mallari, velayet, vesayet, miras
gibi konularda, isci-is veren iligkilerinde, okul, hastahane ve kamuya ait mallar konusunda da titiz

davranmak zorundadir. Tabiata ve canlilara saygi duymak ve onlara zarar vermemek takva kavrami
cercevesinde degerlendirilmelidir (Uludag, 2010, s. 485).

Mesnevi-i Serif kdmil insan, erdemli toplum siartyla insanin ve toplumun tekamiiliinii saglamak icin
yazilmig bir eserdir. Mevlana Celaleddin-i RGmi1 bunu Mesnevi-i Serif’in ilk cildindeki 6nsézde soyle dile
getirmistir: “Stiphe yok ki Mesnevi géniillere sifadw, hiiziinleri giderir, Kur’an’t apagik bir hale koyar,
riziklarin bolluguna sebebolur, huylar: giizellestirir” (Mesnevi, 1/ Ons6z). Yine Abdurrahman-1 Cami’nin
Mevlana i¢in sdyledigi “Peygamber degil fakat kitabi vardir” s6zii Mesnevi’nin bu islevini hatirlatmaktadir
(Ceyhan, 2004, s. 326). Mesnevi’de lizerinde 6nemle durulan din ve tasavvuf terimlerinden biri de takvadir.
Mevlana bu kavramu etkileyici bir bicimde anlatabilmek i¢in bazi metaforlardan yararlanmistir. Calismanin
hedeflerinden biri Mesnevideki takva metaforlarinin mahiyetini agiklamaktir. Bu ¢alismada Mesnevi’den
yapilan alintilar, Veled (Celebi) izbudak’in Mesnevi terciimesinden alinmistir.

Islam edebiyati geleneginde din ve tasavvuf terimleri sairler tarafindan ayrintil bir sekilde edebi eserlerde
islenmistir. Ali Sir Nevayi Gara’ibii’s-Sigar, Nevadirii’s-Sebab, Bedayi’u’l-Vasat ve Fevayidii’l-Kiber adli
divanlarinda takvayi, agk kavramiyla da iligkilendirerek farkli tasavvurlar ¢ergevesinde ele almistir. Sairin
bagvurdugu yontemlerden biri de metaforlardir. Calismanin amaglarindan bir digeri de s6z konusu
eserlerdeki takva metaforlarini agiklamak ve Mevnevi-i Serif’te olusturulan takva metaforlartyla benzerlik
ve farkliliklar1 ortaya koymaktir.

1. islam ve Tasavvufta Takva

Islam’in esas1 iyiligi emretmek kotiiliigii nehy etmektir. Dolayisiyla takva iyiligi emir, kotiiliigii nehiy
konusunda kulun hassas davranmasi ve bu konuda kaygilanmasidir. Takva, korumak, korunmak, sakinmak,
saygl gostermek, itaat etmek, dindar olmak, korkmak, ¢ekinmek manasima gelen vikaye masdarindan
gelmektedir (Uludag, 2010, s. 484).

Tiirkge sozliikte takva “1. Allah’tan korkma. 2. Dinin yasak ettigi seylerden sakimip buyurduklarini yerine
getirme, ziiht” denilerek tanimlanmistir (Akalin vd. 2011, s. 2254). Osmanlica-Tiirk¢e Ansiklopedik Lagat
adli eserde “Allah’tan korkma Allah korkusuyla dinin yasak ettigi seylerden kaginma” (Devellioglu, 2003,
s. 1028), Kamis-1 Tirki’de “Allah’tan korkup menhiyattan cekinme, tevakki, perhizkarlik, ziiht”
(Semseddin Sami, 1978, s. 336), Miintahabat-1 Liigdt-i Osmaniyye adli sozliikte “Giinahtan sakinmak,
kendini gézetmek, Allahiiteala hazretlerinden korkmak” (Redhouse, 2016, s. 474), Liigat-i Naci’de “Cenab-

22


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

1 Hak’tan sakinma, mahafetu’llah ile mendhiden tevakki” (Kartal, 2021, s. 686) Arapga-Tiirk¢e Sozliikte
“Allah korkusu” (Kanar, 2010, s. 208) denilerek tarif edilmistir.

Dini ve Felsefi Ahlak Liigatcesi’nde giinah islemekten ve ilahl cezadan sakinmak, Allah’in emir ve
yasaklarina uymak, seriatin adabina uygun davranmak denilerek agiklanmis; takvanin insanin suretini
tezyin, siretini tenvir, uhrevi saadetini temin edecegi ifade edilmistir (Bilmen, 1967, s. 28).

Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri S6zliigii’nde kelimenin Arap¢a korkma, sakinma ve kaygilanma anlamina
geldigi sdylenmis, dini derin bir anlayisla yasama ve dinde hassaslik olarak tanimlanmis, takvanin disi
Allah’in hududunu muhafaza etmek, i¢i ise ihlas ve niyet olarak goriilmiistiir. Ayrica aynm eserde takvanin
“1. Avamin takvasi: Bu sahibini ebedi cehennemden korur, 2. Havassin takvasi: Sahibini cehenneme
girmekten korur. 3. Ehassin takvasi: Sahibinin cennette derecesini yiikseltir ve Allah’1 miisahedeye layik
kilar” denilerek takvanin tice ayrildig belirtilmistir (Cebecioglu, 2014, s. 472).

Kur’an-1 Kerim’de takva, Allah katindaki gercek tistiinliik 6lgiitii (Hucurat, 49/13), azik edinen i¢in azigin
en hayirlist (Bakara, 2/197), insanlar i¢in bir ortii ve ziynet elbisesi (A’raf, 7/26) olarak nitelendirilmistir.

Yiice Kur’an’in Cagdas Tefsiri adl1 eserde takvanin Arapgada canli bir varligin disaridan gelen tehlikelere
kars1 kendini korumasi anlamina geldigi sdylenmistir. Kur’anda bu kelimenin insan1 manevi azaptan ve bu
azaba siiriikleyecek davranislardan korunmak anlaminda kullanildig belirtilmistir. Ayni eserde takvanin
Kur’an’da ii¢ farkli manada kullanildig: ifade edilmistir. Bunlardan birincisi sirkten korunmak, ikincisi
Islam’a girdikten sonra biiyiik veya kii¢iik giinahlardan sakinmak, iiciinciisii ise kalbi, mesgul edecek her
seyden temizleyip Allah’a tam yonelmek anlaminda saf dindarligi karsiladigi ifade edilmistir (Ates, C. 1
1988, s. 99).

Takva ile ayn1 kokten olan ittika, taki, etka, miittaki gibi diger tiirevleri ve bunlarin fiil bigimleri Kur’an-1
Kerim’de 285 yerde gegmektedir. Takva kelimesi ise Kur’an-1 Kerim’de 17 ayette zikredilmistir. Genel
olarak miifessirler takvaya sozciik anlamindan hareketle “Allah’tan korkun” manasini vermislerdir. Takva,
s0z konusu edilen anlam1 icermekle birlikte sevenin sevdiginin gonliinii incitmekten ¢ekinmesi, yaratana
kars1 saygi ve sorumluluk duyma hassasiyetini de ifade etmektedir. Dolayisiyla bu kavrami “Allah bilinci,
Allah’a kars1 sorumluluk bilinci” baglaminda da diisiinmek miimkiin gériinmektedir. Takva sahibi anlamina
gelen miittaki sozcligli Kur’an-1 Kerim’de 48 ayette gecer. Bu ayetlerde takvanin faziletlerinden, takva
sahiplerinin 6zelliklerinden ve onlara verilecek miikafatlardan bahsedilmistir (Uludag, 2010, s. 484).

Takva ile ilgili pek ¢ok hadis nakledilmistir. Bu hadislerden bazilar1 sunlardir: “Miimin Allah’a duydugu
saygi nisbetinde O’nun katinda degerlidir’ (Buhari, Menakib, 1; Miislim, Feza’il, 168). “Hz. Peygamber
insanlar icinde en ¢ok takvdya sahip kimsedir” (Buhari, I’tisim, 27; Miislim, Styam, 74). Bir kutsi hadiste
evliyanin takva sahibi miiminler oldugu ifade edilmistir (EbG David, Fiten, 1). Takva ile ilgili olarak bir
hadiste silipheli olan seylerin terkedilip siipheli olmayanlara yonelinmesi tavsiye edilmistir (Buhari, Biiyd,
3; Tirmizi, Kiyamet, 60; Eb David, Biiy(, 3). Yine giinah islemekten sakinmayla ilgili olarak “Giinah seni
rahatsiz eden ve gonliine yatmayan seydir” denilmigtir (Mislim, Birr, 14; Tirmizi, Ziihd, 52). Hz.
Peygamber eliyle gogsiine isaret ederek, “Takvd buradadir” demis (Miislim, Birr, 32; Tirmizi, Birr, 18) ve
“Allahim, nefsime/kalbime takvasini ver!” diye dua etmistir (Miislim, Zikir, 73; Nesai, “Isti’aze, 13).
Peygamberimiz takva sahibi bir miiminin ahlakinin da giizel olacagini sdylemistir (Tirmizi, Birr, 55).

2. Diger Kavramlarla iliskisi

Insan kendisine, ailesine, gevresine, dogaya, icinde yasadig1 topluma ve yaratictya karst sorumludur.
Dolayisiyla insan, Allah’a sayginin yani takvanin sonucu olarak onun yarattiklarina da saygi gostermelidir.
Aile i¢inde, komsuluk iligkilerinde, trafikte, sokakta, kamu kurumlarinda, aligveriste, is yasaminda kisaca
sosyal yasamin her alaninda birbirimizin haklarina ve dogadaki canlilara kars1 saygili ve adil olmaliy1z.
Nitekim Kur’an-1 Kerim’de “Ey iman edenler, adil sahitler olarak Allah i¢in hakki ayakta tutun. Bir
topluluga olan kininiz, sizi adaletten alikoymasin. Adalet yapin. O takvaya daha yakindir” (Maide, 5/8)
denilmistir. Hak, hukuk konusunda titiz davranmak, kul hakkim gézetmek takvanin geregidir.

23


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

I¢ disipline sahip olamamak ve 6z denetimi saglayamamak giiniimiiz insaninin miihim sorunlarmdandir.
Kisinin Allah’tan korkarak veya ona saygi duyarak nefsinin isteklerini sinirlandirabilmesi yani ger¢ek
manada takvaya sahip olmasi insanda 6z denetim ve i¢ disiplinin olusumuna katk1 saglar.

Allah’a inanmayan bir insanin takva sahibi olmasini bekleyemeyiz. Bu sebeple iman, takvanin 6n kosuludur.
Kur’an’da, “Eger miimin iseniz Allah’a kars1 takva sahibi olunuz” buyurularak (Maide, 5/11, 57, 88) takva
ile iman arasindaki iligkiye isaret edilmistir (Uludag, 2010, s. 485).

Takva sozciigii, Kur’an-1 Kerim’de ii¢ anlamda kullanilmistir: Birincisi hasyet ve heybet manasidir. Allahu
Teala soyle buyurmustur: “Yalniz benden korkun” (Bakara, 2/41). “Allah’a dondiiriileceginiz bir giinden
sakinin” (Bakara, 2/281). Ikinci manasi taat ve ibadettir. Yiice Allah syle buyurmustur: “Ey iman edenler!
Allah’tan hakkiyla korkun” (Al-i imran, 2/102). Bu ayetin tefsirinde Ibn Abbas soyle demistir: “Allah’a
hakkiyla itdat edin.” Miicahid de sOyle demistir: “Bu, itaat edip isyan etmemek; zikredip (hatirlayip)
unutmamak ve siikredip nankér olmamaktir” Uciincii manasi ise kalbin giinahlardan temizlenmesidir. Iste
bu hakiki takvadir (Erginli, 2006, s. 999).

Takva, kulun Allah’tan korkup ona saygi duyarak nefsinin isteklerini kontrol etmesidir. Bu durum insan
giinahlardan sakinmaya, Allah’in yasakladiklarini terk etmeye sevkeder. Ibn At sabri, nefsin arzularidan
uzak durmak diye tarif etmistir (Muratoglu, 2018, s. 46). Takva sahibi olmak zordur ve bu durum sabir
gerektirir,

Takva, kulun rabbine derin bir saygi duymasina vesiledir. Bu durum onun kalbinde edebi muhafaza etmesini,
eylemlerinde ve iligkilerinde edep gercevesinde hareket etmesini saglar. Allah’in ve O’nun siarlarinin tdzimi,
takvadan kaynaklanir (Erginli, 2006, s. 193).

Havf, Arapcada korku anlamina gelir. Bir din ve tasavvuf terimi olarak “Allah in kahrindan korkarak dinde
sabit olmak demektirv. Bunun ziddi recd (umma, iimidli olma) dir. Diger bir tarife gére havf, yasaklanan
seylerden ve giinahlardan utanmak ve bu hususta iiziintii duymak demektir.” (Cebecioglu, 2014, s. 199).
Tasavvufta havfin ¢esitli makamlar1 oldugu ifade edilmistir: “Havfin ilk makami takvadw. Bu makamda
muttaki, salih ve amil olanlar bulunur. Havfin ikinci makami hazerdir (sakinmadir). Bu makamda zahidler,
vera ve husu sahipleri bulunur. Ugiincii makam hasyetti. Bu makamda dlimler, dabidler ve muhsinler
bulunur. Dordiincii makam veceldir. Bu, zikredenlerin, muhbitlerin (goniilden Allah’a baglananlarin) ve
ariflerin makamidir. Besinci makam isfaktir (Rabb'e saygidan dolayr kdtiiliikten sakinmaktir). Bu,
siddiklarin, sehidlerin, muhiblerin (sevenlerin) ve mukarrebin sumfindan hususi olanlarin makamidir.
Bunlarin korkusu, ceza endisesiyle elde edilen seyleri gormekten degil, sifatin sahibinden dolayr sifatlar
bilmekten kaynaklanir” (Erginli, 2006, s. 497). Bu agiklamalardan havf ve recanin takvayla ilgili oldugu
anlasilmaktadir.

[ffet, sehvet kuvvetinin akil ve seriat dogrultusunda terbiye edilmesidir (Erginli, 2006, s. 413). Dolayisiyla
Allahtan korkan, onun yasakladiklarindan ¢ekinen kisinin iffetini muhafaza etmesi beklenir.

Ibadetin iki sart1 Vardly: Biri gayret ve c¢alisma neticesinde elde edilen iktisab, digeri ise sakinma
manasindaki ictinabdir. Iktisab taat fiilleri islemek, ictinab masiyyet ve kotii islerden uzaklagsmaktir. Bu ise
takvadir (Erginli, 2006, s. 406). Dolayisiyla itaat, ibadet ve takva arasinda da miinasebet bulunmaktadir.

Islam dininin esas1 iyiligi yayma, kotiiliigii yasaklamadir. Allah’tan korkan ve Allah’in rizasim kazanmak
isteyen kisi bu anlayis tizere yasamini sekillendirmelidir. Bu sebeple takva sahiplerinin ihlasli, ahlakli ve
diiriist olmas1 beklenir. “Allah’in kuluna verdigi en giizel sey takvadir; biitiin faziletlerin kaynagi olan
takvanin temeli ihlastir. Takva giizel ahlak ve helal lokmadir. Tevekkidil, riza ve sabir takvanin gostergesidir”
(Uludag, 2010, s. 486).

Tasavvuf terimlerinden vera’, takva ile hemen hemen aym anlamdadir. Vera’ “Allah’tan korkarak siipheli
seylerden kaginmak, mubah ve mekruhlarda bile titiz davranmay1 ifade eder. Kulun gazab veya riza halinde
gayriy1 konusmamasi, biitiin gayretini Allah rizasina yoneltmesidir” (Cebecioglu, 2014, s. 524). Takva ve
vera’ sahipleri siirekli nefis muhasebesi yaparlar. Taat, havf, reca, vera’, nefs ve takva arasinda sdyle bir
iliski bulunmaktadir: “Tdat; kurtulusun yolu, ilim ise bu yolun rehberidir. Taatin asli (temeli) verd, veramn

24


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

asl takva, takvanmin asli nefs muhasebesi, nefs muhasebesinin temeli ise havf ve recadw” (Erginli, 2006, s.
337).

Diinya hayati gecicidir. Kur’an-1 Kerim’de bu husus pek cok ayette ifade edilmistir. Bu ayetlerden bazilar
sunlardir: “Diinya hayati, gurur metaindan baska bir sey degildir” (Al-i imran, 3/185). “Diinyanin meta
azdw.  Ahiret ise muttakiler i¢in daha haywrlidir...” (Nisa, 4/77). “Diinya hayati sadece bir oyun ve
eglenceden ibarettir’ (En’am, 6/32). Takvayla ilgili bir diger terim de ziihttiir. Ziiht, kisinin diinyaya ragbet
gostermemesidir. Allah’tan korkan ve ona saygi duyan gercek takva sahipleri diinyaya kars1 perhizkar bir
tutum i¢inde olurlar.

Kainat, Allah’1in yarattig1 giizelliklerin miisahede edildigi bir yerdir. “Kdinat ve icindeki her sey nakistir.
Kitaptan nasil kdtip, yazar, tablodan nasil ressam akla gelirse, bu kdinati goriince de hemen hatira onu
yaratan gelmelidir. Zaten kainat, Allah’in bilinmesi igin yaratilmistir. Allah kendisini bildirmek i¢in kdinati
halk etmistir” (Karabey, 2017, s. 146). Tasavvufta miisahede ve tefekkiir bir ibadet gibi telakki edilmistir.
Kulun Allah’in sonsuz kudretini miisahede ederek tefekkiir etmesi onun takvasini arttirir: ““Tefekkiirden
miisahede ve takva neset eder” (Erginli, 2006, s. 269).

3. Bazi Mutasavviflara Gore Takva

Ibn Mesriik’a gore takva, Allah’a duyulan sayginin semeresidir. Allah’in yarattiklaria sayg1 gostermek,
Allah’a olan sayginin sonucudur. Kul bu saygiyla takvanin hakikatine erer. Muhasibi’ye gore kalpteki
gergek takva ibadetlerde Allah’in rizasini, beden ve organlarin takvasi ise hak, hukuk gézetmekten ibarettir
(Uludag, 2010, s. 486).

El-Nehreciiri takvayr insanlar1 ahiret yurduna ulastiran bir vasita olarak diiglinmiis ve sO0yle demistir:
“Diinya deniz, dhiret de sahildir. Takva gemi, insanlar da yolcudur” (Kusayri, 1978, s. 109). Ciircani bu
terimi, “icabettiren fiillerden kendini uzak tutarak korunmak” seklinde tanimlamigtir (Cebecioglu, 2014, s.
472).

Her konuda oldugu gibi takva hususunda da o6l¢iilii olmak gerekir. EbG Osméan “takva tam hududunda
durmaktir. Bu hududun ne gerisinde kalmadir, ne de onu agsmadir” (Kusayri, 1978, s. 119) demistir.

Takvanin kulun kalbine yerlesmesi gerekir. Bu hususta Ca’fer bin Muhammed “kul ile varlik arasinda
gerekli olan kulun kalbine takvanin yerlesmesidir. Takva kalbine yerlesince de oraya ilmin bereketi konaklar
ve kuldan diinya sevgisi gider” (Kusayri, 1978, s. 114) demistir.

Hoca Ahmet Yesevi; zahitlere ziiht, amel ve takvanin gerektigini (Tatci, 2016, s. 172), daima ziiht ve takva
eyleyenin Hakk’in didarini gérmeye nail olacagini (Tatci, 2016, s. 205), ahir zaman seyhlerinden bahsettigi
siirinde ise onlarin suretini diizeltip ziiht ve takva kilmay1p i¢ alemlerini bozduklarini (Tatci, 2016, s. 188)
ifade etmistir.

Gazzali takvay1 “miiminin iradesiyle kalbini koétiiliiklerden arindirmasi” seklinde tanimlamistir. Gazzali,
Kur’an’da takva kavramiin “hasyet ve havf” (el-Bakara 2/41), “itaat ve ibadet” (Al-i imran 3/102), “kalbi
giinahtan koruma” (en-Nur 24/52) anlaminda kullanildigina dikkat ¢gekmis; goziin, kulagin, dilin, kalbin ve
midenin takva bakimindan bes 6nemli organ oldugunu belirtmistir (Uludag, 2010, s. 486).

Ebi Ali Sakik Bin Ibrahim El-Belhi’ye gére bir insanin takvasi ii¢ seyde belli olur. Bir seyi alisinda, bu
seyden kendini alikoyusunda ve séziinde (Kuseyri, 1978, s. 65). Ebu’s-Seri Mansir Bin Ammar’a gore
takva ariflerin en giizel elbisesidir (Kuseyri, 1978, s. 79). Ebu’l-Favaris Sah Bin Siica El-Kirmani’ye gore
takvanin alameti veradir. Veranin alameti ise siipheli seylerde durmaktir (Kuseyri, 1978, s. 92).

Kulun ibadet ve taatina glivenmemesi, bunlar1 gdsteris icin yapmamasi gerekir. Muhasibi, takva sahibi
oldugunu sanip biiyiiklenen ve baskalarini hor géren sdzde dindarlardan bahsederken bunlarin seytanin
kandirdig1 kimseler oldugunu, gergek takva sahiplerinin kendini bagkalarindan &nemsiz, bagkalarini
kendinden degerli gérmesi gerektigini sOylemistir. Vasiti ise bu hakikati “Takvad kulun kendini takvdsindan
korumasidy” diyerek dile getirmistir. (Uludag, 2010, s. 486)

25


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

4. Mesnevi-i Serif’te Takva

Mevlana Celéleddin-i Rlimi, Mesnevide takvay1 genellikle sozliikk anlamiyla veya dini tasavvufl bir terim
manasinda kullanmistir. Mesnevi’de Kayser elgisinin Emiriilmii’'minin Hz. Omer’i bir aga¢ altinda uyur
bulmasi hadisesinin anlatildig1 kissmda Hz. Omer’i goren elginin onun heybetinden iirpermesi tasvir
edilirken takvanin sozciik anlami da animsatilarak Allah’tan korkarak takva yolunu tutan kisinin halinden
cin ve insanlarin korkacagi1 sdylenmistir. “Bir kisi Hak tan korkup takva yolunu tuttu mu, cin olsun, insan
olsun, onu kim gorse korkar” (Mesnevi, 1/ 114).

Takva, kulun Rabbine olan saygisindan ve korkusundan onun emirlerini yerine getirme ve yasakladiklarini
terk etme konusunda tasidig1 kaygidir. Dolayistyla takva sabir gerektirir. Mesnevide takva aninda gosterilen
sabrin tesiri su sozle anlatilmistir: “Dava zamam gogiisleri doguya benzer, fakat takva zamani sabirlari,
adeta bir simsektir’ (Mesnevi, 6/ 11).

Mesnevide takva ile kanaat arasindaki iligkinin agiklandigi kisimda kanaatin sikintilarina katlanmanin da
takvadan kaynaklandig1 soylenmistir. “Boyle adam, takvasinda kanaat bucagina kacar, yoksul gibi
nekesliginden, tembelliginden degil! Kanaattan meydana gelen darlik, takvadandu” (Mesnevi, 4/ 251).

Mevlana Celaleddin-i Rimi’ye gore din ve takvasi olan kisi iyi isler isler ve diinya bu iyi isler sayesinde
diizelir: “Senin takvan, dinin var, iyi isler islersin, oyle ki dlem, onlarla diizelir, kurtulusa erer” (Mesnevi,
6/ 24).

Mesnevi’de esek diinyay1 ve sehveti simgelemektedir (Cebecioglu, 2010, s. 433). Takva, irade ve iman
sahiplerine has bir methumdur. Bu durum, namus ve takvanin esekte bulunmayacagi soylenerek
anlatilmistir. “Esek, nerde, namus ve takva nerde? Esek, korkuyu, tirkmeyi, ricayt ne bilir?” (Mesnevi, 6/
3006).

Ebu Hureyre’den (r.a.) nakledildigine gore peygamberimiz bir giin ashabina miiflis kimdir diye sormus,
ashap parasi ve mali olmayan kisidir cevabin1 vermistir. Bunun iizerine peygamberimiz “Siiphesiz ki
timmetimin miiflisi kiyamet giinti namaz, orug ve zekdt sevabiyla gelip fakat suna soviip buna zina isnad ve
iftirast yapip, sunun malun yiyip, bunun kanini dokiip, sunu déviip bu sebeple iyiliklerinin sevabi suna buna
verilen ve tizerindeki kul haklar: bitmeden sevaplart biterse, hak sahiplerinin giinahlar: kendisine yiikletilip
sonra da cehenneme atilan kimsedir” buyurmustur (Miislim, Birr 59; Tirmizi, Kiyamet 2). Mesnevide bu
hadis animsatilarak takvasi olmayan kisinin durumu miiflise benzetilmistir. “Ben, onu bir mecliste gérdiim,
takvasi yok bir miiflisten ibaret” (Mesnevi, 2/ 261).

Klasik edebiyat geleneginde zahit, ibadetini riya i¢in yapan bir tip olarak gdsterilmistir. Mesnevide bu
hususla ilgili bir kissa anlatilmig ve takva gostermek deyimi, gosteris i¢in ibadet etmek anlaminda
kullanilmustir. “Bir beyin, kélesine, git, sarap getir demesi. Kole sarap testisiyle sarap getirirken dogrulukla
emreden bir zahidin, yolda bir tasla testiyi kirmasi. Emirin, duyunca zahidi tedibe gitmesi. Bu vak’a Isa
aleyhisselam zamanminda oldu. O vakit daha sarap haram edilmemisti. Fakat zahit, takva géstermede ve
halki zevkten alitkoymaktaydi” (Mesnevi, 5/ 280).

Takva sahipleri ifadesi Kur’an-1 Kerim’de pek ¢ok ayette zikredilmistir (Bakara, 2/66, Tevbe, 9/36, Tevbe,
9/44, Tevbe, 9/123, Had, 11/49, Hicr, 15/45, Nahl, 16/30-31, Meryem, 19/13, Meryem, 19/18, Meryem,
19/63, Meryem, 19/72, Meryem, 19/85, Meryem, 19/97, Nir, 24/34, Furkan, 25/15, Furkan, 25/74, Suara,
26/90, Kasas, 28/83, Ziumer, 39/61, Muhammed, 47/15). Mesnevide bu ifadeye iktibas yapilmigtir.
“Mademki sen béyle istiyorsun. Tanvi da boyle istiyor. Tanri, takva sahiplerinin dilegini ihsan eder”
(Mesnevi, 4/ 1). “Hatta o takva sahibi, yalniz kendi halini gormez... Batidakilerin halini de goviir,
dogudakilerin halini de!” (Mesnevi, 4/ 272). “Ey kardes, su diigiimiin acilmasina ¢are nedir? Israiloglu
dedi ki: Bunu takva sahibi icer. Takva sahibi de Firavun’un gittigi yoldan usanan, Musa’lasan kisidir”
(Mesnevi, 4/ 276).

Mesnevide takva sahipleri ifadesi iizerinden bazi derecelendirmeler yapilarak takva sahiplerinin imamu,
takva sultan1 gibi tabirlere yer verilmistir. “Ey takva sahiplerinin imami, bu hayallere kapilanlari, yakin
makamina kadar gotiir!” (Mesnevi, 4/ 120).

26


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf've Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Mevlana, Mesnevi-i Serif’te Ebuyezid’in Hasan Harkani’nin dogacagini yillarca énceden miijdelemesi,
onun suret ve siretine dair bilgiler vermesi ve tarihgilerin tahkik i¢in bunlar1 yazdiklarini anlattig1 boliimde
Ebuyezid icin takva sultani tabirini kullanmay1 tercih etmistir. “Bir giin o takva sultani, dervisleriyle
sahradan gegerken, Ansizin ona Rey civarinda Harkan tarafindan bir kokudur geldi (Mesnevi, 4/ 147).

5. Mesnevi-i Serif’te Takva Metaforlar:

Yunanca meta (6te) ve pherin (tasimak, yiiklenmek) sozciiklerinin birlesmesinden olusan metafor, bir
yerden baska bir yere gétiirmek manasina gelir (Lakoff ve Johnson, 2015, s. 15). Metafor, bir varligin bazi
yonlerinin bagka bir varliga aktarildigi zihinsel ve dilbilimsel siireclerdir (Cebeci, 2013, s. 10). Monroe
Beardsley, metaforu minyatiir bir siire benzetmistir (Lakoff ve Johnson, 2015, s. 9). Sanatkarlar metaforu
sozciige yeni anlamlar ve ¢agrisimlar yiikleyerek onu ¢cok anlamli ve derinlikli hale getirmek; ifadeye estetik
bir boyut kazandirmak, duygu, diisiince, kavram ve hayalleri daha etkili anlatmak i¢in kullanirlar.
Mesnevi’de takvayla ilgili olusturulan metaforlar agagida grafikle gosterilmistir.

Mesnevi-i Serif'te Takva Metaforlari

N A
v,

1 1

= Takva kani Takva elbisesi/Takva atlasi Takva cani Takvarengi = Takvayesilligi = Takvatopu = Takva hamami

Grafik 1: Mesnevi-i Serif’te Takva Metaforlar1

5.1. Takva Kam

Mesnevi-i Serif’te diinya tuzaga, emeller ise o tuzagin tanelerine benzetilmis; emellerin takvay1 yok etmesi
takvanin kanini dokmek ifadesiyle somutlastirilmistir. “Istek yok mu? Iste o, sicramak, ka¢gmaktir; onun
adaletine karsi takvanin kanini dékmektir” (Mesnevi, 6/ 33).

5.2.Takva Atlasy Takva Elbisesi

Mesnevi’de Kur’an-1 Kerim’den ve hadislerden iktibaslar yapildig gibi Kur’an’in iislup 6zelliklerinin taklit
edildigi boliimler de vardir. Kur’an-1 Kerim’de “Ey Ademogullari, biz sizin ¢irkin yerlerinizi ortecek bir
elbise ve size siis kazandiracak bir giyim indirdik (var ettik). Takva ile kusanip donanmak ise bu daha
haywrhdir” (A’raf, 7/26) denilmistir. Mesnevi’de benzer sekilde takvanin elbise veya atlastan bir giysi
olarak tasavvur edildigi metaforlar vardir. “Issizlerle masal ariyanlar, o Tiirke benzerler, gaddar ve aldatici
dlem de o terziye benzer. Sehvetler ve kadinlar, bu diinyanin giiliing sey séylemesidir. Omiir, ebedilik kaftan:
ve takva elbisesi dikilmek tizere o terzinin oniine verilmis atlas kumastir” (Mesnevi, 6/ 138). “Swtindaki
takva atlasiyle iilfet nuru, hamdetmesinin nisanesidir” (Mesnevi, 4/ 144)

5.3.Takva Cam

Mesnevi’de seriat ve marifet kavramlarindan bahsedilen bdliimde seriat ve takvanin cani Allah’1 tanimak
olarak nitelendirilmistir. “Seriatin cant da ariftir, takvanin cani da. Marifet, ge¢mis zamanlardaki zahitligin
mahsultidiir’ (Mesnevi, 6/ 167).

27


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

5.4. Takva Rengi

Renk ve nakis, tasavvuf edebiyatinda diinyadaki gecici giizellikleri simgeler. “Diinya da eski deyimle
televviin yani renkler dlemidir. Kdinat ve igindeki her sey nakistir. Onu yapan ise Allah tir” (Karabey, 2017,
s. 146). Mesnevi’de diinyadaki giizelliklerin gecici oldugu vurgulanmis, baki olanin ise dogruluk, takva ve
yakin rengi oldugu sdylenmistir. “Ibadet edenlerdeki dogruluk, takva ve yakin rengi, ebediyen bakidir”
(Mesnevi, 1/ 375).

5.5.Takva Yesilligi

Mesnevide sehvet ates, takva yesillikle iliskilendirilmis ve takva yesilligi ifadesine yer verilerek Hz.
Ibrahim’in atese atilip atesin bir giil bahgesine doniismesi hadisesi hatirlatilmistir. “Sulelenip duran sehvet
atesini takva yesilligi, hidayet nuru haline soktunuz; hirs ateginiz bilim, bilgisizlik karanligi ilim oldu; hirs
atesinizi attiniz, o ates diken gibiydi, giil bahgesine dondii” (Mesnevi, 2/ 196-197). Ayrica yesil bereketin
remzidir dolayl olarak takva ve bereket arasinda bir miinasebet kurulmustur.

5.6. Takva Topu

Mesnevi’de Dekuki’nin hikéyesinin anlatildigi bolimde onun dini konulardaki bilgisi vurgulanmis ve
Dekuki’nin takva topunu meleklerden ¢eldigi sdylenerek onun takvasi ovillmiistiir. Takva kavrami, gy u
¢evgan oyunu lizerinden somut bir sekilde anlatilmistir. “Dekuki fetvada ddeta halkin imamuydi, takva
topunu meleklerden bile ¢elmisti” (Mesnevi, 3/ 158).

5.7. Takva Hamam

Hamam insanlarin yikanip kirlerinden arindigi bir mekandir. Takva da kulu gilinahlarindan arindirir.
Hamamin i¢inde ates yakilan boliime kiilhan denir. Kiilhan hem hamami aydinlatir hem de suyun ve
hamamin 1sinmasim saglar. Bu bakimdan Mesnevi’de sehvet kiilhan, takva ise hamam olarak tasavvur
edilmistir. “Diinya sehveti, kiilhana benzer. Takva hamami da onunla aydinlanwr. Fakat takva sahipleri bu
kiilhanda safa ve zevk icindedirler. Ciinkii onlar, hamama girmis, yunup armnuglardir” (Mesnevi, 4/ 20)

6. Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e Divanlarinda Takva

Ali Sir Nevayi’ye gore kainatin yaratilis sebebi agktir. Bu sebeple onun siirlerinin odaginda sevgi ve ask
konusu vardir. O bu hakikati, Gard’ibii’s-Sigar’in dibacesinde gegen rubaide “Allah’in ask denizini
doldurup insana s6z incisi ile keyfiyet cevheri vererek onu bu denize dalgi¢ yaptigini” sdyleyerek estetik
bigimde ifade etmistir.

Subhanellahi hiive’l-“aliyyli’l-miite’al

Kim eyledi ‘1sk bahrini mal-a-mal

Insam1 ¢ii anda sald1 gavvas-misal

Hem gevher-i hal birdi hem diirr-i makal (H. D. Rub. 1)

(Her seyden miinezzeh olan yliceler yiicesi Allah, ask denizini agzina kadar doldurup keyfiyet cevheri ve
s0z incisi verdigi insam dalgi¢ gibi bu denize sald1.)

Nevayi’nin Gara’ibii’s-Sigar, Nevadirii’s-Sebab, Bedayi’u’l-Vasat ve Fevayidii’l-Kiber adli divanlarinda
takva genellikle askla iliskilendirilerek anlatilmigtir. Tiirk Islam edebiyat: geleneginde dinin zahiri
hiikiimlerini yerine getirerek cenneti arzulayan zahit tipi ile muhabbeti ve agki 6n planda tutarak sevgiliye
(Allah) kavugmay1 tercih eden rint tipi arasindaki ¢atigsmaya sik yer verilmistir. Bu durum Ali Sir Nevayi’nin
s0z konusu eserlerinde de dikkati gekmektedir. Asagidaki beyitte seyh sozciigii ile kastedilen zahit, harabat
ehli ise rinttir.

Kilma kop ey seyh ‘aybim han-kahga yitmesem

28


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

Kim harabat ehli hograk ehl-i takvadin yirak (N. S. G. 317/6)

(Ey seyh! Tekkeye gelmesem beni ¢ok ayiplama, harabat ehlinin (rint) takva ehlinden uzak olmasi1 daha
iyidir.)

Sair her ne kadar takva ehli olmakla itham edilse bile kendisini ask ziimresinden (rint) biri olarak
nitelendirmistir.

Nevayi iger bade ol siih tutgac
Nige gergi takva bile miittehemdiir (N. S. G. 134/9)
(Gergi hep takva ile itham edilse de Nevayi, o suh [sevgili] bade [agk] sunsa onu iger.)

Tasvvufta gecmis ve gelecek kaygisindan kurtulmus, an1 yasayan sufiye ibnii’l-vakt denir (Cebecioglu,
2014, s. 229). Asagidaki beyitte giil ylizlii saki ve meyi kendisine ganimet olarak goren Nevayl kendini
ibnii’l-vakt bir rint (4s1k) olarak nitelendirmekte, takva ehli ise zahidi karsilamaktadir.

Ey Nevayi hiir u kevser tangla takva ehliga
Sin ganimet tut bu kiin giil-¢ihre saki birle miil (N. S. G. 371/7)

(Ey Nevayi! Huri ve kevser yarin takva ehlinedir, sen bugiin giil yiizlii saki (sevgili) ile sarap i¢gmeyi (aski)
ganimet olarak gor.)

.....

tiir siirlerde o, zahit tipinin 6nemsedigi bir kavram olmasi bakimindan takvay1 olumsuz tasavvurlar i¢cinde
ele almigtir. Ziiht ve takva ehli dini hikkiimler konusunda siirekli nasihat eder, asik ah edip ask yiiziinden
cektigi acilart anlatmaya baslayinca ziiht ve takva ehli dagilip gider.

Ziihd i takvi ehli pendimga eger cem’ olsalar

Gam imes bir ah berkidin barisin butratay (B. V. G. 633/2)

(Ziiht ve takva ehli 6glidiimii dinlemek i¢in toplansalar gam degil, bir ah simsegi ile hepisini dagitayim.)
Ask, tevbe ve takvay1 terkettirir. Beyitte giil yanakli saki sevgiliyi, mey ise agki simgelemektedir.

Dime kim tevbe vii takvini kacan terk itting

Saki-i giil-ruh u mey siftesi ta boldum (B. V. G. 430/6)

(Tevbe ve takvayi ne zaman terk ettin deme, giil yanakli saki ve meye miibtela oldugum zaman.)

Takva, akil sahipleri i¢in s6z konusudur. Sevgili, as18in aklini bagindan alir. Ask zuhur edince takva ortadan
kalkar.

Kagan boldung dimeng bigane ‘akl u hiis u takvidin
Muni sormag ni hacet ol periga asna bolgag (B. V. G. 96/4)

(Akil sagduyu ve takvaya ne zaman yabancilastin deme, bunu sormaya gerek yok o periyi [sevgili]
gordiigiimden beri.)

As1gin gonliinde takva ve ziihte istek yoktur.
‘Isk camidin Nevayi tevbe kilmak sa’b iriir
Hassa kim yok ziihd i takvi birle kongliim ragbeti (F. K. G. 679/9)

(Ey Nevayi! Ask kadehinden tevbe etmek zordur, esasinda gonliimiin ziiht ve takvaya ragbeti de yoktur.)

29


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

Nesnelerin, varliklarin sufinin nazarinda yok olmasi fend makamidir. (Cebecioglu, 2014, s. 161). Boylece
0, her varlikta Allah’1n kudretinin ve giizelliklerinin tecellilerini gorecektir. Asagidaki beyte gore agk, fena
(yok olma) toresini telkin etmekte; seyh yani zahit ise takvay1 emretmektedir.

Vasl tahsili {igiin iy seyh takvi kilma emr
Kim fena &yinin iyleptiir manga irsad ‘1sk (F. K. G. 329/8)
(Ey seyh [zahit]! Kavusma tahsili i¢in bana takvay1 emretme, ask bana fena usuliinii irsat etmistir.)

Kulun zat ve sifatimin, Hakk in zdt ve sifatinda fani olmasina” fenafillah denilmektedir. Fenafillah, “Diinya
ilgilerini tam anlamiyla ortadan kaldirarak Allah’a yonelmektir” (Cebecioglu, 2014, s. 162). Asagidaki
beyitte fena ilmi ile kastedilen tasavvuftaki fenafillah makami olmalidir.

Ey Nevayi kil fena ‘ilmini yahsi kesb kim
Eylegey-sin def” eger takva bolursa miibtedi’ (N. S. G. 291/7)

(Ey Nevayi! Fena ilmini iyi 6gren ¢linkii takva tekrar tekrar ortaya ¢iktikca onu fena ilmiyle yok edeceksin.
)

Seyh yani zahit fena usuliinden nasipsiz oldugundan Allah’a kavusmanin taat ve takvayla miimkiin
olduguna inanir.

Bi-nasib irding fena ayinidin ey seyh kim

Dost vaslin ta’at u takvaga isnad eyleding (N. S. G. 347/8)

(Ey seyh fena usuliinden nasipsiz oldugun i¢in dosta kavusmay taat ve takvaya dayandirdin.)

Asagidaki beyitte deyr diinya, bir kadeh-kes mug-bece sevgili, din ve takva canibi ise zahit anlamindadir.
Bir kadeh-kes mug-bege kongliim aliptur deyr ara

Din ii takvi canibidin iy hayal-i ham kit (F. K. G. 82/2)

(Kilise iginde [diinya] bir kadeh sunan giizel gdnliimii almistir, ey din ve takva ehlinden gelen ham hayal
benden uzaklas.)

Klasik Tiirk edebiyati geleneginde kadeh (sarap) askin semboliidiir (Dogan, 2008, s. 68-69). Asagidaki
beyitte takva ile aydinlanmanin miimkiin olmadigi, kadeh (agk) mumunu parlatmak gerektigi ifade
edilmistir.

Nevayi imdi kadeh sem’ini yarutkil kim
Yaruglug olmadi takva bile manga melhiiz (G. S. G. 295/9)
(Nevayi! Eger takva ile aydinlanma miimkiin olmadiysa simdi kadeh (ask) mumunu parlat.)

Sarabin helal oldugu dénem Hz. Isa’min devridir. Sevgilinin giizellik bakimindan kiliselerdeki duvar
resimleri ve heykellerle iliskilendirildigi beyitte sevgili bir Hristiyan giizeli olarak diisiiniilmiis; sevgili
(sanem) devrinde ziiht ve takvanin haram, meyin (ask) ise helal oldugu ifade edilmistir.

Mey miidam ig ol leb-i mey-glin sanem devrinde kim
Zihd ile takva haram u mey helal oldi yana (G. S. G. 548/2)

(O sarap dudakli put gibi giizel olan sevgilinin devrinde ziiht ve takva haram sarap [ask] yine helal oldu, bu
yiizden siirekli sarap ic.)

Ask ile ziiht ve takva iliskisi asagidaki beyitte imar etmek ve yikmak tezadi ¢ergevesinde agiklanmigtir.
Askin kisiyi bozarak imar etmesi, agkin verdigi sikintilarla kulu k&mil insan haline getirmesidir.

Ziihd i takvi buzdi abad iylemek birle mini

30


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

Stikr kim “1sk u clintin buzmak bile abad iter (B. V. G. 142/2)

(Ziiht ve takva beni mamur eyleyerek bozdu, siikiir ki agk ve delilik beni bozarak imar eder.)

Bade hem gercek anlamda hem de mecazi olarak (ask) takvaya engel teskil eder. islamda delilerin dini bir
yiikiimliiliigii yoktur. CiinGin (delilik), asik olma halini ifade eder ve asigin akli basinda degildir. Bu
bakimdan deliler i¢in takva s6z konusu olamaz. Asagidaki beyitte Nevayi, takvaya mani olan durumlar dile
getirmistir. Buna gore genglik, sarap, ask ve delilik takvaya engeldir.

Dime zahid ki takvaga ni mani’ dur ki bar durlar
Sebab u bade vii ‘1sk u ciinlin ser-be-ser mani’ (G. S. G. 305/6)
(Zahit takvaya ne engeldir deme; genglik, sarap, ask ve delilik bunlarin hepsi takvaya manidir.)

Genglik doneminde takva ve ziiht ile istigal etmek zordur. Ama genclikte ibadet ve taatla ugrasmak ve takva
ehli olmak daha faziletlidir. Asagidaki beyitte genglikte takva ehli olmamanin verdigi pismanlik
anlatilmaktadir.

Karidim ‘isyan ara imdi pesimanlig ni std
Kaski kilsam idi takvi yigitlik ¢agida (B. V. G. 560/6)
(Isyan icinde yaslandim, simdi pismanlik fayda vermez. Keske genclik doneminde takva sahibi olsaydim.)

Fevayidii’l- Kiberdeki bir mukaddimeden alinan asagidaki siirde de gengligini giinah isleyerek gegiren ve
yasliliginda bunun utancini yasayan kisinin duygular dile getirilmektedir.

Oz halining yigitlikide fisk bile tebahligi ve kariligda sermendeligdin ri-siyahligida aytur (Gengliginde
isledigi glinahlariyla harap olanin yaslilikta utangtan yiiziiniin kara olusunu anlatir)

Yigitlikimde ki takvi vii ziihd vakti idi
Fiiclr u fisk bile zayi’ iyledim evkat (F. K. Muk. 739/1)
(Gengligimde takva ve ziiht zaman idi, giinahlarla vaktimi zayi ettim.)

Asagidaki beyitte sair, artik yaslandigini ve genglik donemindeki heveslerini terk edip tevbe ederek ziiht ve
takvay1 arzulamasi gerektigini sdylemistir.

Nevayi yigitlikni koy ¢un kariding

Kilip tevbe bol ziihd i takviga talib (B. V. G. 50/7)

(Nevayi artik yaslandin, genglik heveslerini birak, tevbe edip ziiht ve takvayi iste.)

Asagidaki beyte gore tevbe ve takva yaglilara lazimdir.

Tevbe vii takvi karigan ilge boldi lazime

Iy yigit bilgil ganimet ‘1sk u mecniinluk ¢agin (F. K. G. 522/7)

(Tevbe ve takva yaslilara gereklidir. Ey yigit! Ask ve delilik donemini kendine ganimet olarak bil.)
Nevay1i, takvanin riyasiz olmasi gerektigine inanmistir. Asagidaki iki beyitte sair bu durumu dile getirmistir.
Tasavvuf irmez ziihd i takvi vii ta’at

Ki anda riya yol tapar bi-tevakkuf (F. K. G. 319/3)

(Riya onda durmadan yol buluyorsa, ziiht, takva ve taat tasavvuf degildir.)

[riir mahz-1 takvi velikin riyasiz

‘Ubddiyyet-i sirf u ‘ayn-1 telattuf (F. K. G. 319/4)

31


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

(Temiz kulluk ve giizellik kaynagi halis takvadir ancak takvanin riyasiz olanidir.)
Nevayi’ye gore safaya erismek isteyen once ziiht ve takvayi kendisine siar edinmelidir.
Burun ziihd i takvini iylep siar

Didim kim yitiskey safdyl manga (F. K. S. 681/I11-6)

(Once ziiht ve takvay1 siar edinip bana bir safa bahsolunur, dedim.)

Sevgilinin giizellik unsurlar1 da takvaya engel olmaktadir. Asagidaki beyte gore sevgilinin gdzii islam
ehlinin canini alan katil, saglari ise takva ehlini bogmak igin ip olarak tasavvur edilmistir.

K6zi Islam ilining canin alurga katil

Ziilfi takvi ilining bogzidin asmakka tinab (B. V. G. 42/3)

(Gozii Islam ehlinin canini almak igin katildir, sag telleri takva ehlini bogazindan asmak igin iptir.)
Sevgili (kafir), sag tellerini zlinnar ipi gibi salinca takva ehlinin imaninda yiiz bin diigim olusmaktadir.
Veh ni kéfir irkin ol kim ziilfining ziinnaridin

Saldi yiiz ming ‘ukde takvi ehlininig imanida (B. V. G. 563/5)

(Yazik! O nasil bir kafirdir? Saglarinin tellerini ziinnar ipi gibi saldi, takva ehlinin imaninda yiiz bin diigiim
olustu.)

Ali Sir Nevayi'nin Tiirk¢e divanlarinda takvanin sozciik anlamina, din ve tasavvuftaki manalarina dair
anistirmalar yapilmistir. Islam, din, iman, kiifiir, isyan, akil, sabir (sekib), tevbe, taat, ilm, fisk (fiicur), riya,
fena, feyz gibi din ve tasavvufla ilgili terimler takvayla ¢esitli yonlerden miinasebet kurulmak suretiyle
siirlerde zikredilmistir. Asagidaki beyitte ziiht ve takva yakin anlamda kullanilmistir. Beyte gore ask gelince
ziiht ve takva gider.

Ziihd i takvi butrasing kim bu kice mey ickeli
Beytii’l-ahzanimga stih-i bade-peymayim kiliir (B. V. G. 174/2)
(Ziiht ve takva dagilin ¢iinkii bu gece bade sunan suh sevgilim hiiziin kdseme mey igmeye gelir.)

Asagidaki beyitte tevbe ve takva bir arada zikredilmistir. Beyte gore asigin tevbe ve takvayi terk etmesinin
sebebi asktir.

Dime kim tevbe vii takvini kacan terk itting
Saki-i giil-ruh u mey siftesi ta boldum (B. V. G. 430/6)

(Tevbe ve takvayr ne zaman terk ettin deme giil yiizlii bir sakiye ve meye tutuldugum zaman onlar1 terk
ettim.)

Akil, sabir, ziiht ve takva bir arada ve askla iliskilendirilerek asagidaki beyitte gegmektedir. Sarhosun akl
baginda degildir ve ondan kisiye zarar gelebilir. Sevgilinin mest olusu akil, sabir, ziiht ve takva igin uyari
niteligi tagimaktadir.

‘Akl u sabr u ziihd i takvi canima kilmang guliiv

Cikt1 mest ol stih turmay imdi her yan botrangiz (F. K. G. 224/3)

(Akal, sabir, ziiht ve takva canimda kargasa ¢ikarmayin, o suh [sevgili] mest ¢ikti, simdi her yere kagisin.)
Ask yagmasi yiiziinden goniildeki sabur, ilim, akil, ziiht ve takva gonlii terk edip gider.

Ni kilsang imdi kil kdngliimge kim tarac-1 ‘igkingdin

Sekib i ‘ilm 1 “akl i ziihd i takvadin ferag olmis (N. S. G. 264/5)

32


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

(Senin agkinin yagmasindan sabir, ilim, akil, ziiht ve takva gonlii terk etmis; gel gonliime ne yapacaksan
yap.)

Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e divanlarinda takva ile ilgili olarak “takva ili, ehl-i takva, ehl-i takvi, ziihd i takvi
ili, takvi canibi” gibi terkiplerle Kur’an-1 Kerim’de pek ¢ok ayette zikredilen “takva sahibi” (Bakara, 2/66,
Tevbe, 9/36, Tevbe, 9/44, Tevbe, 9/123, Had, 11/49, Hicr, 15/45, Nahl, 16/30-31, Meryem, 19/13, Meryem,
19/18, Meryem, 19/63, Meryem,19/72, Meryem, 19/85, Meryem, 19/97, Niir, 24/34, Furkan, 25/15, Furkan,
25/74, Suara, 26/90, Kasas, 28/83, Ziimer, 39/61, Muhammed, 47/15) ifadesine iktibas yapilmistir.
Asagidaki beyitte takva ehli ifadesi kullanilmistir.

Nige ziihd i ‘afiyet i¢re koriip takva ilin
Ozni “15k astibidin ‘alem ara riisva kérey (G. S. G. 675/5)

(Takva ehlini hep ziiht i afiyet i¢inde kabul edip 6ziimii bu diinyada ask kargasasindan rezil riisva olmus
goreyim.)

Isyan ehli olup Allah’in liitfuyla cennete girecek kisiler oldugu gibi takva ehli iginden Allah’in kahrina
ugrayarak dile diismiisler de vardir. Bu hususta aklimiza ilk olarak Hz. Adem ile Seytan gelmektedir. Hz.
Adem giinah isleyip cennetten gonderilmis, tevbe edip tekrar Allah’m liitfuna nail olmustur. Seytan (Azazil)
ise takva sahibiyken kibre kapilip Allah’in kahrina ugramistir.

Lutfung allida kirip ravzaga ehl-i '1syan

Kahring olganda tiisiip dilga ehl-i takva (B. V. G. 3/5)

(Lutfunun karsisinda ehli isyan cennete girmis, kahrettiginde ise takva ehli dile diismiistiir.)
Ziiht ve takva ehli, asiklara siirekli nasihat ederler ve onlar1 ayiplar.

Ziihd 1 takvi ilidin kop yitti

Her dem ol tilbege bi-dad i sitem (F. K. T. 681/V-50)

(Ziiht ve takva ehlinden her vakit o deliye ¢cok zuliim ve sitem ulast1.)

7. Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e Divanlarinda Takva Metaforlar
Ali Sir Nevayi’nin Gard’ibii’s-Sigar, Nevadirii’s-Sebab, Bedayi’u’l-Vasat ve Fevayidi’l-Kiber adli
divanlarinda takva ile ilgili olusturulan metaforlar asagida grafik seklinde gosterilmistir.

7.1. Takva Dehseti/Takva Afeti

Takva kelimesinin korkmak, ¢ekinmek anlamlariyla baglantili olarak Nevayi, takva sikuhu (takva dehseti)
ifadesine yer vermistir.

‘Isking i¢re koksiime anga clinlin yasin uray
Kim hiredning sevketin takva sikiihin sindiray (G. S. G. 641/1)

(Senin askindan gogsiime delilik gézyaslarim1 vurayim. Aklin azametini takva dehsetiyle parga parga
edeyim.)

33


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf've Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

Ali Sir Nevayi'nin Tiirkgce Divanlarinda Takva Metaforlari

P
>

= Takva 4feti/Takva dehseti = Takva evi/Takva hankahi Takva putu Takva hirkasi/Takva ridasi
= Takva bereketi (Feyz-i takvi) = Takva siivarisi m Takva kervani m Takva mihneti

= Takva nuru = Takva harmani = Agk takvasi m Takva miilkii (tilke)

= Takva Kafdaginin Ankasi Takva yolu Takva ciriagii

Grafik 2: Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e Divanlarinda Takva Metaforlar

Takva ve riya zahide, ask ise rinde ait hasletlerdir. Asagidaki beyitte kadeh (ask), kisiye verdigi sikintilar
bakimindan takva ve riya ile kiyaslanmaistir.

Sakiya bade ki takvi ii riya afetidin
Yahgirak bolsa manga sagar-1 sahba afet (B. V. G. 87/6)
(Ey saki! Bana gore kadeh belas1 takva ve riya belasindan yegdir.)

7.2. Takva Evi /Takva Hankahi (Tekke)

Takvanin ev olarak tasavvur edilmesi evin insanin barmagi olmasi, takvanin da kisiyi glinah islemekten
dolayisiyla da giinahlarin karsilig1 olan azaptan koruyacag diislincesine dayanmaktadir. Asagidaki beyitte
takva ev olarak tasavvur edilmistir. Tasavvufi bir tabir olan subha “binefsihi asikar mevcut olmayip fakat
esyanin sureti ile vuzuh buldugu i¢in heyula denilen (heba) giinesin 15181nda goriilen ince toz” demektir
(Cebecioglu, 2014, s. 444). Beyte gore kiilbe-i hammar, mecazen tekke yani miirsidin bulundugu yer
anlamindadir.

Takva ivi hem-var iriir subham ipi zlinnar iriir
Oy kiilbe-i hammar iriir ta kordiim ol ¢in lu’betin (G. S. G. 520/5)

(Takva evi [benim i¢in] uygundur, subhamin ipi ziinnar ipidir. O kaslarmin oyunlarini gérdiigiimden beri
benim evim sarap evidir.)

Asagidaki beyitte ask ve sevgiyle zit bir mahiyette telakki edilen takva, tekke olarak tasavvur edilmistir.
‘Isk kiifri birle takvi han-kahin buzmayin
Biit hayalidin kongiil deyrini ma’mir itmeyin (B. V. G. 507/3)

(Ask kiifriiyle takva tekkesini bozmayin, sevgili hayalinden goniil kilisesini mamur etmeyin.)

34


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

7.3. Takva Putu

Takva ve akil putlarini tas ile kirmak, agkin oniindeki engelleri kaldirmak anlamina gelmektedir. Ciinkii agk
akil ve sakinma degil, delilik ve cesaret isidir. Bu sebeple askin 6niindeki bu engelleri kaldirmak yani akil
ve takva putlarini tas ile kirmak gerekir. Beyitte delilerin taglanmasi ve kabedeki putlarin kirilmasi hadisesi
animsatilmitir. Delilerin taglanmasi bir mazmun olarak melametin verdigi sikintilara katlanmaktir. Kabedeki
yahut goniildeki putlarin kirilmasi masivanin terk edilip tevhidin ortaya ¢ikmasidir.

Ciinln tas1 harabat i¢re her dem koksiime urmak
Iriir takva vii danis biitlerin tas birle sindurmak (G. S. G. 327/1)

(Delilik tagin1 her vakit meyhane i¢inde gogsiime vurmak, takva ve akil putlarini tasla kirmaktir.)

7.4. Takva Hirkasi/Takva Ortiisii

Takvanin hirka olarak diisiiniilmesi, hirkanin ziiht ve takva ehli tarafindan giyilen bir giysi olmasindandir.
Ayrica hirka ve rida, bedeni muhafaza etmekte takva ise insani giinah iglemekten korumaktadir. Bu
bakimdan aralarinda benzerlik s6z konusudur.

Ci pir-i deyr takva hirkasin koydiir didi ger hod
Aning her taridur can ristesi bolmas bakip turmak (G. S. G. 327/3)

(Kilise [meyhane] ulusu, takva hirkasin1 yak dedi ancak onun her teli can ipligindendir boyle bakip durmak
olmaz.)

Takva ridasi birle kim mescidga bardim deyrdin
Ay mug-bece 1nek ridd boynumda ger kildim giineh (G. S. G. 575/2)

(Takva ortiistiyle kiliseden mescide vardim. Ey meyhaneci ¢iragi! Giinah isledimse de rida boynumdadir.)

7.5. Takva Bereketi

Bir tasavvuf terimi olan feyz, tasmak anlamina gelir. ilahi tecelli, bu kelimeyle ifade edilir. Feyz, her an
ortaya ¢ikmaktadir. Varliklar, bu feyz vasitasiyla meydana gelir. Ancak bu varlik, zatlarindaki imkan
sebebiyle yok olmakta, fakat Hakk’mn feyziyle ayni zamanda var olmaktadir (Cebecioglu, 2014, s. 165).
Murtaz “alistirilmus, egitimli (hayvan)” (Unlii, 2013, s. 782) anlamna gelir, mecazi olarak terbiye edilmis
nefsi karsilamaktadir.

Feyz-i takvide ¢u yok bil kim irlir ey murtaz
Mebde’-i feyz kop i mey-kede piri feyyaz (B. V. G. 276/1)
(Ey terbiye edilmis nefis! Feyzin kaynagi ¢oktur ve meyhane ulusu [miirsit] ¢ok feyz sahibidir. [Onlardaki
feyz] takva feyzinde yoktur, [bunu] bil.)
7.6. Takva Siivarisi

Ruh ve askin takvayla iligkilendirildigi asagidaki beyitlerde, takva siivarisi ifadesiyle bir ordu tasviri
yapilmisg, bdylece bu kavramlar somutlastirilarak anlatilmistir. Hayl “1. at. 2. at siiriisti. 3. ath siiriisii. 4.
ziimre, takim, gliruh” (Devellioglu, 2003, s. 535) manalarina gelir. Kémek, yardim (Rahimi, 2016, s. 1435)
demektir.

Cu ruh hayliga nefs ister olsa artukluk
Yitiir ilaciga takv1 sipahi birle kdmek (B. V. G. 325/3)

(Ruh ziimresi nefsi ¢ok fazla arzu ederse onlara ilag olsun diye takva siivarisiyle yardim ulastir.)

35


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

Yiiz tiimen takvi sipahin rahs1 iyler pay-mal
Mest iyler cagda cevlan hiibluk meydanida (B. V. G. 563/2)

(Sarhos [ask] olup sevgi meydaninda dolasilan ¢agda, [seni] yiiz binlerce takva siivarisinin at1 ezer.)

7.7. Takva Kervani
Ask, takva iligkisinin s6z konusu edildigi beyitte hayat bir yolculuk, takva kervan olarak diistinilm{istiir.
‘Isk zithdiim hayliga ot salsa tang yok kim bu berk
Dehr ara kop beyle takvi karvanin ortedi (B. V. G. 613/6)
(Ask, ziihdiimiin atina/zlimresine ates salsa buna sasilmaz, bu simsek diinyada boyle takva kervanini ¢ok
yakt1.)
7.8. Takva Nuru
Sair, ruhu aydinlatigini diisiindiigii takvayi nur (151k) olarak hayal etmistir.
Rih anglap cebhesidin niir-1 takvi lem’asin
Akl tapip zatidin ‘ilm ii sa’adet savletin (B. V. K. 660/23)
(Ruh bir bakima takva 1s181nin parilitisin1 anlamis; akil onu 6ziinden, ilim ve saadet ise atilganligindan
bulmus.)
7.9. Takva Mihneti

Allah’a olan sevgi, saygi yahut korku sebebiyle nefsin isteklerini kisitlamak sabir gerektiren zor bir istir. Bu
bakimdan asagidaki beyitte orug ve takva goniildeki sikint1 olarak goriilmiistiir.

Kilgen irmis meh-vesim bayram hilélin kérge¢ ok
Zayil iylerge kongiildin savm u takvi mihnetin (B. V. K. 660/42)

(Bayram hilalini goriince ay ylizliim goniilden orug ve takva zahmetini yok ederek hemen gelirmis.)

7.10.Takva Harmam

Kolay tutusmasi bakimindan takvanin harman olarak diisiiniildiigii beyitte takva ehlinin ibadet ve taati
neticesinde elde edecegi sevabin bir anda yok olabilecegi gergegi animsatilmistir.

Kaysi takvi hirmenin fisk otidin koydiirmedim
Kays1 tevbe nahlini nefs ilgidin sindurmadim (F. K. G. 427/1)

(Hangi takva harmanim giinah atesiyle yakmadim, hangi tevbe fidanini nefs elinden kirdirmadim?)

7.11.Ask Takvasi

Nevayi’nin Tirk¢e divanlarinda genellikle ask ve takva iki karsit kavram olarak algilanmigtir. Asagidaki
beyitte goniil, ask takvasinda ilerlemek isteyen bir zahit olarak diistinilmiistiir.

Takvi-y1 ‘15k ara cii ‘azimet tiler kongiil
Evvel kirek ki ber-taraf itseng bar1 ruhas (N. S. G. 272/6)

(Goniil ask takvasi i¢inde yol almak ister, 6nce onun dniindeki tiim engelleri kaldirman gerek.)

7. 12. Takva Miilkii

36


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

Sevgilinin giizellik unsurlarinin din, ziiht ve takva ile iligkisine deginilen asagidaki beyitte sevgilinin goézleri
din yolunu kesen eskiya, ziiht ve takva ise {ilke olarak tasavvur edilmistir.

Ta karake1 kozlering din yolini urdilar
Ziihd i takva miilkidin kilmedi bir karvan (N. S. G. 445/4)

(Yagmaci gozlerin din yolunu kestikleri i¢in ziiht ve takva yurdundan bir kervan gelmedi.)

7.13. Takva Kafdaginin Ankasi

Anka, Kafdaginda yasadigina inanilan esfanevi kustur. Klasik Tiirk siirinde Kaf, varlik alemini kusatan bir
dag olarak diigiiniilmistiir (Schimmel, 1999, s. 408; Pala, 2003, s. 261). Ask-takva iligkisinin s6z konusu
edildigi beyitte, askin hevaya diiskiin sivrisinekleri akil ve takva kafinin ankasini azik yapar denilerek askin
akil ve takvayi yok ettigi ifade edilmistir.

Ni hevayidiir hevasi ‘1sk kim her pessel
Tu’me eyler ‘akl u takva kafining ‘ankasidin (N. S. G. 469/4)

(Ask dyle hevayidir ki onun her bir sivrisinegi akil ve takva kafinin ankasini kendine azik eyler.)

7. 14. Takva Yolu

Tasavvuf edebiyatina gore takva (ziiht) ve ask kisiyi sevgiliye (Allah) ulastiran iki yoldur. Takva; korku ve
saygl duyarak veya Allah’in vadettigi nimetlere kavusmak arzusuyla tercih edilen bir yoldur. Tasavvuf
edebiyatinda bu yola pek ragbet gosterilmeyip muhabbetle vuslata ermek yani agk, daha muteber
gorilmiistir. Asagidaki beyitlerde ziiht ve takva kisiyi Allah’a ulastiran bir yol olmasi bakimindan s6z
konusu edilmistir.

Aning dik ziihd i takva yolin1 urdung ¢ikip sriik
K tiisti yiiz mining parsa hammarliglarga (N. S. G. 571/5)

(Esrik bir sekilde ¢ikip onun gibi ziiht ve takva yolunu kestin, boylece yiiz binlerce sofu meyhanecilige
(miirsit) diistii [raz1 oldu].)

Sevgiliye kavusmak i¢in varliktan (masiva) gegcmek gerekir. Buna tasavvufta fena makami denir. Yol olarak
tasavvur edilen takva asagidaki beyitte varlikla iliskilendirilmistir. Vuslata ermek i¢in varliktan ve
maddeden kurtulmak gerekir. Bu sebeple takva, kisiyi vuslata erdiremez.

Vasling ikbélini takvi yolidin
Tiledim tutmadi ol gunki viicid (F. K. T. 688/I11-27)

(Sana kavugmanin ikbalini takva yolunda arzu ettim, o varlikla ilgili oldugundan tutmada.)

7. 15. Takva Ciiriigii

Mutasavviflara gore goniilde sadece Allah sevgisi olmalidir, onun digindaki her sey ¢ercop gibidir. Gonliin
bunlardan temizlenmesi gerekir. Bunlar ayn1 zamanda kesrettir. Ask, kisiyi Allah’a ulastiran bir yoldur.
Takva yolu ise saglam bir yol degildir. Cirmek, “Kurumak, burusmak, fiisiirde olmak, ¢iiriimek” (Unlii,
2013, s. 252); cirim ise “(1) burusuk, (2) pis, kir, irin” (Durgut, 1995, s. 326) manasina gelmektedir.
Asagidaki beyitte de ask yiiceltilmis, ziiht ve takva ¢iiriigii ¢cokluk bakimindan ger¢dple iliskilendirilmistir.
Ayrica Maide Suresi’ndeki “(Ey Muhammed!) De ki: “Pis ile temiz bir olmaz. Pisin ¢oklugu hosuna gitse
bile. Ey akil sahipleri! Allah’a karsi gelmekten sakimn ki kurtulusa eresiniz.” (Maide, 5/100) ayete mana
iktibas1 yapilmstir.

Berkdin lem‘a vii hasak u hasidin kiih kith

37


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

‘Isk yalguz ziihd u takva ¢irmekidin hayl hayl (N. $. G. 383/4)

(Simsekten [bir] 151k [olur], ¢cer¢op dag dagdir. Ask tek basmadir, ziiht ve takva ¢iirligiinden ise siirii siirii
[vardir.])

SONUC

Mesnevi-i Serif’te takva ile ilgili metaforlar daha ¢ok takvanin sozliik anlamina dair anigtirmalar {izerine
tesekkiil etmis, takvanin insani giinahtan koruma hususiyeti vurgulanmistir. Mesnevi’de takvanin 6vgi
unsuru olarak kullanildig1 durumlar da mevcuttur. Takva sahibi oldugu diislintilen bazi mutasavviflardan
ovgliyle bahsedilmistir. S6z konusu eserde takva; kan, atlas/elbise, can, renk, yesillik, top (glly) ve hamam
olarak tasavvur edilmistir. En ¢ok tercih edilen metafor takva atlasi/takva elbisesidir (%25).

Ali Sir Nevayi’ye gore takva riyasiz olmalidir aksi halde ziiht, takva ve taat tasavvuf degildir. Temiz kulluk
ve giizelligin kaynagi riyasiz takvadir. Ali S$ir Nevayi Tiirk¢e divanlarinda takvay1 kelimenin sozliik ve terim
anlamini da amimsatarak Islam, din, iman, kiifiir, isyan, akil, ilim, taat, fisk (fiicur), riya, ziiht, tevbe, sabur,
fena, fenafillah, feyz, gibi din ve tasavvuf terimleriyle iliskilendirerek ele almistir. O, nasihat {islubuyla
yazdig siirlerinde takvay1 dmriin yashilik donemiyle iligkilendirilmis; gencligini gilinah isleyerek gegirip
takva gerektiren igler yapmayan kisilerin pismanlik ve hayiflanmalarini, yaslilik doneminde takva gerektiren
ameller yapmak gerektigini, genglikte takva sahibi olmanin zor oldugunu ifade etmistir.

Islam edebiyat: gelenegide hakiki imana ulasma cabasi genel olarak iki tip iizerinden anlatilmustir.
Bunlardan rint, muhabbet ve ask vasitasiyla hakiki imana erismeyi amaglarken zahit (sofu, seyh) ise ziiht
ve takva araciyla bu hedefe ulasmaya ¢abalar. Bu bakimdan Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e divanlarinda takva
ile ilgili en ¢ok iizerinde durulan husus, takvanin ask ile zit bir bigimde konumlandirilmasidir. Buna gore
agk, sevgili, sevgilinin giizellik unsurlar1 takvanin 6niinde bir engeldir. Sair bir beyitte takva ile agki
meczetmis, ask takvasi metaforunu kullanmaistir.

Nevayi’'nin Tiirk¢e divanlarinda farkli baglamlar ¢ergevesinde takva; dehset/afet, ask, ev/hankah (tekke),
put, hirka/ortii, bereket, siivari, kervan, nur, mihnet, harman, miilk (iilke), Kafdaginin ankasi, yol ve ¢liriimiis
bir varlik olarak tasavvur edilmistir. Takvayla ilgili en ¢cok olusturulan metaforlar takva dehseti/takva afeti
(%10), takva evi/takva hankahi (%10), takva hirkasi/takva ortiisii (%10), takva siivarisi (%10) ve takva
yoludur (%10).

Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e divanlarinda olusturlan takva metaforlari, Mevlana Celadleddin-i Rimi’nin
Mesnevisindeki takva metaforlarindan daha ¢esitlidir. Bu durum Mesnevi’nin bir nasihat kitabi olmasiyla
izah edilebilir. Zira iki sanatkarin eserlerini yazma amaglari farklidir.

Mevlana Celaleddin-i Rimi ile Ali Sir Nevayi’nin s6z konusu eserlerinde takva konusunda ortak metafor,
bu kavramin bir elbise olarak diisiiniilmesidir. Bu ortaklik kiiltliriimiiziin iki giizide sahsiyetinin eserlerinde
Kur’an-1 Kerim’in iislup 6zelliginden faydalanmis olmasindan kaynaklanmaktadir. Nitekim bu ifade
Kur’an-1 Kerim’de (A’raf, 7/26) zikredilmistir. Ayni sekilde Kur’an-1 Kerim’de pek ¢ok ayette gecen takva
sahipleri tabiri de iki sanatkér tarafindan pek ¢ok kez iktibas edilmistir.

KAYNAKCA
Akalin, Stkri HallOk vd. (2011), Tiirkce SézIiik, Ankara, Tirk Dil Kurumu Yayinlari.
Arpagus, Safi (2008), Mevldnd ve islém, istanbul, Vefa Yayinlari.
Ates, Stileyman (1988). Yiice Kur’én’in Cagdas Tefsiri, C. 1, istanbul, Yeni Ufuklar Nesriyat.
Bilmen, Omer Nasuhi (1967), Dini ve Felsefi Ahldk Liigatgesi, istanbul, Bilmen Basimevi.
Buhari, Eb( Abdillah Muhammed bin ismail bin ibrahim el-Cu’fi (1413/1992), el-Cédmiu’s-Sahih, istanbul,
Cagri Yayinlari.

38


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

Cebeci, Oguz (2013), Metafor ve Siir Dilinin Yapisal Ozellikleri, istanbul, ithaki Yayinlari.

Cebecioglu, Ethem (2010), Tasavvuf Klasikleri, istanbul, Erkam Matbaacilik.

Cebecioglu, Ethem (2014), Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri S6zIiigii, Ankara, Otto Yayincilik.

Ceyhan, Semih (2004), “Mesnevi”, Tiirkiye Diyanet Vakfi islém Ansiklopedisi, c. 29, s. 325-334.
Davudoglu, Ahmed (1977), Sahih-i Miislim Terciime ve Serhi, istanbul, S6nmez Nesriyat.

Devellioglu, Ferit (2003), Osmanlica-Tiirkce Ansiklopedik Ligat, Ankara, Aydin Kitabevi.

Dogan, Muhammed Nur (2008). “Divan Siirinde Sarap Metaforlari”, Tiirk Dili ve Edebiyati, S.38, s. 68-86.

Durgut, Haseyin (1995), Seyh Siileyman Efendi-i Buhdri Liigdt-1 Cagatay ve Tiirki-i Osmdni (Cild-i Evvel),
Yiiksek Lisans Tezi, Trakya Universitesi.

EbG Abdirrahman Ahmed bin Suayb (1992), Siinenii’n-Neséi, istanbul, Cagri Yayinlari.

Eb( David, Siileyman bin el-Es’as bin ishak el-Ezdi es-Sicistani (1409/1988), Siinenii Ebi Dévid, (Thk. Kemal
YGsuf el-Hat), Beyrat, Miessesetl’|-Kiitlbi’s-Sekafiyye.

Erginli, Zafer (2006), Metinlerle Tasavvuf Terimleri SézIiigii, istanbul, Kalem Yayinlari.
ibn Mace, Muhammed bin Yezid (1992), Siinenu ibn Mdce, istanbul, Cagri Yayinlari.

Kacgalin, Mustafa Sinan (2011), Niydzi Nevdyi’nin S6zleri ve Cagatayca Taniklar El-Liigdtu’n-Nevdiyye ve’-
Istishddéti’l-Cagatd’iyye, Ankara, Tirk Dil Kurumu Yayinlari.

Karabey, Turgut (2017). Nesimi Hayati-Sanati-Eserleri-Bazi Siirlerinin Agciklamalari. Ankara: Akcag Yayinlari.
Karaman, Hayrettin vd. (2014). Kur’an Yolu Meéli, Ankara, Diyanet isleri Baskanlig Yayinlari.

Kanar, Mehmet (2010). Arapga-Tiirkce S6zIiik, istanbul, Say Yayinlari.

Kartal, Ahmet (2021). Liigat-i Ndci, Turk DilmKurumu Yayinlari, Ankara.

Kuseyri (1978), Kuseyri Tasavvufun ilkeleri | (Risdle-i Kuseyri), (Ceviren: Tahsin Yazici) istanbul, Kervan
Kitapgilk.

Lakoff, George ve Johnsen, Mark (2015), Metaforlar (Hayat, Anlam ve Dil), (Ceviren: Gokhan Yavuz Demir)
istanbul, ithaki Yayinlari.

Mevlana Celaleddin-i ROmi (1995), Mesnevi I, (Ceviren: Veled izbudak), istanbul, Milli Egitim Bakanlig
Yayinlari.

Mevlana Celaleddin-i ROmi (1995), Mesnevi Il, (Ceviren: Veled izbudak), istanbul, Milli Egitim Bakanlig
Yayinlari.

Mevlana Celaleddin-i Rami (1995), Mesnevi lll, (Ceviren: Veled izbudak), istanbul, Milli Egitim Bakanlig
Yayinlari.

Mevlana Celaleddin-i Rami (1995), Mesnevi IV, (Ceviren: Veled izbudak), istanbul, Milli Egitim Bakanlig
Yayinlari.

Mevlana Celaleddin-i ROmi (1995), Mesnevi V, (Ceviren: Veled izbudak), istanbul, Millt Egitim Bakanlig
Yayinlari.

Mevlana Celaleddin-i Rami (1988), Mesnevi VI, (Ceviren: Veled izbudak), istanbul, Milli Egitim Bakanlig
Yayinlari.

Muallim Naci (2021). Liigat-i Ndci, (Hazirlayan: Ahmet Kartal), Ankara, Tirk Dil Kurumu Yayinlari.

39


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 21-40 Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsmi2026211197

Muratoglu, Atilla (2018), Sabir, Konya, Damla Ofset Anonim Sirketi.

Miitercim Asim Efendi (2013), El-Okydndsu’l-Basit fi Tercemeti’l-Kémasi’l-Muhit Kdmasu’I-Muhit
Terciimesi, (Hazirlayan: Mustafa Kog, Eyytip Tanriverdi), istanbul, Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Bagkanhigi
Yayinlari.

Onay, Ahmet Talat (2016), A¢iklamali Divan Siiri Sézligii Eski Tiirk Edebiyatinda Mazmunlar ve izahi,
(Hazirlayan: Cemal Kurnaz), Ankara, Berikan Yayincilik.

Ongoren, Resat (2004), “Mevlana Celaleddin-i ROmi”, Tiirkiye Diyanet Vakfi isldm Ansiklopedisi, c. 29, s.
441-448.

Pala, iskender (2003) Ansiklopedik Divan Siiri S6zliigii. istanbul: LM yayinlari.
Rahimi, Ferhad (2016), Fethali Kagar'in Cagatay Tiirkcesi S6zliigli, Doktora Tezi, Ankara: Gazi Universitesi.

Redhouse, James W. (2016). Miintahabdt-i Liigdt-i Osmdniyye. Haz. Recep Toparli, Betlil Eyovge Yiimaz,
Yasar Yilmaz. Ankara: Tark Dil Kurumu Yayinlari.

Redhouse James (2016), Miintahabdt-i Liigdt-i Osmdniyye, (Hazirlayan: Recep Toparli, Betlil Eyévge Yilmaz,
Yasar Yilmaz), Ankara, Tirk Dil Kurumu Yayinlari.

Saygin, Muhterem (2022). Ali Sir Nevay'nin Gara’ib{’s-Sigar Adli DivanininTahlili. Doktora Tezi, Denizli:
Pamukkale Universitesi.

Saygin, Muhterem (2023). Ali Sir Nevayi’nin Gard’ibii’s-Sigar Adli Divaninda Allah Tasavvuru, TURUK
Uluslararasi Dil, Edebiyat ve Halkbilimi Arastirmalari Dergisi, Sayi/Issue: 34, s. 190-225.

Schimmel, Annemarie (1999). islam’in Mistik Boyutlari. Cev. Ergun Kocabiyik. istanbul: Kabalci Yayinevi.
Semseddin Sami (1978), Kémdis- Tiirki, istanbul, Cagri Yayinlari.

Taberi, Muhammed bin Cerir (2000), Cdmiu’l-beydn fi te’vili’l-Kur’dn, (Thk: Ahmed Muhammed $akir), b.y.
Muessetl’r-risale.

Tatci, Mustafa (2016). UNESCO 2016 Hoca Ahmed Yesevi Yili Anisina Divdn-1 Hikmet Hoca Ahmed Yesevi,
Hoca Ahmet Yesevi Uluslararasi Tiirk-Kazak Universitesi inceleme- Arastirma Dizisi, Yayin No: 29, ISBN:
978-9944-237-35-2, Ankara.

Tirmizi (1356/1937-1382/1962), el-Cdmi‘u’s-sahih: Siinenii’t-Tirmizi, (Nsr: Ahmed Muhammed Sikir),
Kahire, V, 736, 738.

Uludag, Siileyman (2010), “Takva”, Tiirkiye Diyanet Vakfi islém Ansiklopedisi, c. 39, s. 484-486.
Unli, Suat (2013), Cadatay Tiirkgesi S6zIiigii, Konya, Egitim Yayinevi.

Yardim, Ali. (2008), Mesnevi Hadisleri, istanbul, Damla Yayinevi.

40


https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197

