
Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 23-42  Doi No. https://doi.org/10.32955/jsml2026211197   

23 
 

 

Mesnevî- i Şerif’te ve Ali Şîr Nevayî’nin Türkçe Divanlarında Takva Metaforları 

Metaphors of Piety in the Mathnavı-I Sharif an Ali Sher Navoi's Turkish Divans 

 

Muhterem SAYGIN1 

Email: muhteremsaygn213@gmail.com 

Orcid No: https://orcid.org/0000-0002-2336-5139  

 

ÖZET  

Kâinatta her şey bir ölçü ve denge üzerine tesis edilmiştir. Bu durum tasavvufta âlem-i suğra diye 

nitelendirilen, ruh ve bedenden oluşan insan için de geçerlidir. Maalesef günümüzde madde-mana dengesi, 

madde lehine bozulmaya başlamıştır. Böylece nefsinin hevesleri peşinde koşan, vicdani değerlere yabancı, 

tüketim odaklı ve doyumsuz bir insan tipi ortaya çıkmaktadır.  

Sözcük anlamı korunmak, sakınmak olan takva Allah’tan korkarak onun yasakladıklarını terk etmek; 

Allah’ın rızasını kazanmak için onun emirlerini yerine getirmek manasına gelen bir din ve tasavvuf 

terimidir. Takva, İslamiyet’te ve tasavvufta mühim bir yere sahiptir. Kısaca takva, kulun Allah korkusuyla 

veya ona saygı duyarak nefsini dizginleyebilmesidir. Bu bakımdan takva, kişiyi nefsinin esiri olmaktan 

koruyan bir kalkan gibidir. 

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’nin (1207-1273) dinî tasavvufi öğütleri içeren Mesnevî adlı eseri, insanlar 

tarafından çok beğenilmiş ve bu eserin başka dillere pek çok kez çevirileri yapılmıştır. Ayrıca, Mesnevî 

sözlükleri ve şerhleri de hazırlanmıştır. Mesnevî’de Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, İslam’da ve tasavvuf 

kültüründe mühim bir yere sahip olan takvaya önemi nispetinde yer vermiştir. Metafor, sanatkârların dile 

estetik bir hususiyet kazandırma yöntemlerinden biridir. Bu çalışmanın hedeflerinden biri Mevlânâ 

Celâleddîn-i Rûmî’nin Mesnevîde takvayı nasıl algılandığını, anlamlandırdığını ve anlattığını ortaya 

koymak; söz konusu eserde geçen takvayla ilgili metaforları açıklamaktır. 

Ali Şîr Nevâyî (1441-1501), edebiyatımızın güzide şahsiyetlerindendir. O; Garâ’ibü’s-Sıgar, Nevâdirü’ş-

Şebâb, Bedâyi’u’l-Vasat ve Fevâyidü’l-Kiber adlı divanlarında takva kavramına kapsamlı bir şekilde yer 

vermiş, takvayı farklı hayal ve tasavvurlar içinde ele almıştır. Bu çalışmanın diğer amacı Ali Şîr 

Nevâyî’nin yukarıda adı geçen dört Türkçe divanında takvayı hangi hayal ve tasavvurlar çerçevesinde ele 

aldığını açıklamak, söz konusu divanlarda takva hakkında oluşturulan metaforları tetkik etmektir. Ayrıca 

tablo ve grafikler yardımıyla Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî ve Ali Şîr Nevâyî’nin takva hakkında 

oluşturdukları metaforlar karşılaştırılmakta, farklılık ve benzerlikler tespit edilerek bazı çıkarımlarda 

bulunulmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, Mesnevî, Ali Şîr Nevâyî, Takva, Metafor. 

 

ABSTRACT 

Taqwa, meaning to protect or abstain, is a religious and Sufi term that conveys the idea of fearing God, 

abandoning what He has forbidden, and fulfilling His commands to earn His approval. Taqwa holds a 

significant place in Islam and Sufism. In short, taqwa is the ability of a servant to restrain their desires 

through fear of God or respect for Him. In this respect, taqwa is like a shield that protects a person from 

becoming a slave to their desires. 

 
1 Dr. Millî Eğitim Bakanlığı, Denizli/Merkezefendi Nalan-Mustafa Kaynak Bilim ve Sanat Merkezi, Denizli-TÜRKİYE  

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197
mailto:muhteremsaygn213@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2336-5139


Mesnevî- i Şerif’te ve Ali Şîr Nevayî’nin Türkçe Divanlarında…/ Muhterem Saygın   Jan. 2026, 2 (1), 23-42 

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197  

Mevlânâ Jelâleddin-i Rûmî's (1207-1273) Mathnavi, a work containing religious Sufi advice, was highly 

acclaimed and has been translated into many languages. Mathnavi dictionaries and commentaries have 

also been prepared. In the Masnavi, Mevlânâ Jelâleddin-i Rûmî emphasizes the importance of piety, which 

holds a significant place in Islam and Sufi culture. Metaphor is one-way artists imbue language with an 

aesthetic quality. One of the objectives of this study is to reveal how Mevlânâ Jelâleddin-i Rûmî perceives, 

interprets, and describes piety in the Masnavi, and to explain the metaphors related to piety found in the 

work. 

Ali Sher Navoi (1441-1501) is one of the distinguished figures of Turkish literature. In his divans 

(Gara'ibü's-Sıgâr), Nevâdirü’ş-Şebâb, Bedâyi'u'l-Vasat, and Fevâyidü’l-Kiber), he comprehensively 

addressed the concept of piety, exploring it within various imaginations and conceptions. Another aim of 

this study is to explain the framework within which Ali Sher Navoi addressed piety in the aforementioned 

four Turkish divans and to examine the metaphors related to piety created in these divans. Furthermore, 

the metaphors of piety created by Mevlânâ Jelâleddin-i Rûmî and Ali Sher Navoi are compared using 

graphics, highlighting differences and similarities and drawing conclusions. 

Keywords: Mevlânâ Jelâleddîn-i Rûmî, Mathnavi, Ali Sher Navoi, Piety, Mataphore. 

GİRİŞ 

Takva, Allah’ın emir ve yasaklarına uyma konusunda kişinin taşıdığı hassasiyettir. Takvayı sadece dinin 

hükümlerine uyma konusunda hassas davranmak olarak değerlendirmemek gerekir. Müslüman nasıl ki 

gayrimüslimlerin ülkesinde gıda maddelerinin içerisinde alkol veya domuz eti olup olmadığı konusunda 

kılı kırk yarıyorsa ve bunu takvanın bir gereği olarak görüyorsa rüşvet, vakıf malları, velâyet, vesâyet, 

miras gibi konularda, işçi-iş veren ilişkilerinde, okul, hastahane ve kamuya ait mallar konusunda da titiz 

davranmak zorundadır. Tabiata ve canlılara saygı duymak ve onlara zarar vermemek takva kavramı 

çerçevesinde değerlendirilmelidir (Uludağ, 2010, s. 485). 

Mesnevî-i Şerîf kâmil insan, erdemli toplum şiarıyla insanın ve toplumun tekamülünü sağlamak için 

yazılmış bir eserdir. Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî bunu Mesnevî-i Şerîf’in ilk cildindeki önsözde şöyle dile 

getirmiştir: “Şüphe yok ki Mesnevî gönüllere şifadır, hüzünleri giderir, Kur’an’ı apaçık bir hâle koyar, 

rızıkların bolluğuna sebebolur, huyları güzelleştirir” (Mesnevî, 1/ Önsöz). Yine Abdurrahman-ı Câmî’nin 

Mevlânâ için söylediği “Peygamber değil fakat kitabı vardır” sözü Mesnevî’nin bu işlevini 

hatırlatmaktadır (Ceyhan, 2004, s. 326). Mesnevî’de üzerinde önemle durulan din ve tasavvuf 

terimlerinden biri de takvadır. Mevlânâ bu kavramı etkileyici bir biçimde anlatabilmek için bazı 

metaforlardan yararlanmıştır. Çalışmanın hedeflerinden biri Mesnevîdeki takva metaforlarının mahiyetini 

açıklamaktır. Bu çalışmada Mesnevî’den yapılan alıntılar, Veled (Çelebi) İzbudak’ın Mesnevî 

tercümesinden alınmıştır. 

İslam edebiyatı geleneğinde din ve tasavvuf terimleri şairler tarafından ayrıntılı bir şekilde edebî eserlerde 

işlenmiştir. Ali Şîr Nevâyî Garâ’ibü’s-Sıgar, Nevâdirü’ş-Şebâb, Bedâyi’u’l-Vasat ve Fevâyidü’l-Kiber 

adlı divanlarında takvayı, aşk kavramıyla da ilişkilendirerek farklı tasavvurlar çerçevesinde ele almıştır. 

Şairin başvurduğu yöntemlerden biri de metaforlardır. Çalışmanın amaçlarından bir diğeri de söz konusu 

eserlerdeki takva metaforlarını açıklamak ve Mevnevî-i Şerîf’te oluşturulan takva metaforlarıyla benzerlik 

ve farklılıkları ortaya koymaktır.  

1.  İslam ve Tasavvufta Takva 

İslam’ın esası iyiliği emretmek kötülüğü nehy etmektir. Dolayısıyla takva iyiliği emir, kötülüğü nehiy 

konusunda kulun hassas davranması ve bu konuda kaygılanmasıdır. Takva, korumak, korunmak, 

sakınmak, saygı göstermek, itaat etmek, dindar olmak, korkmak, çekinmek manasına gelen vikâye 

masdarından gelmektedir (Uludağ, 2010, s. 484). 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 23-42  Doi No. https://doi.org/10.32955/jsml2026211197   

25 
 

Türkçe sözlükte takva “1. Allah’tan korkma. 2. Dinin yasak ettiği şeylerden sakınıp buyurduklarını yerine 

getirme, züht” denilerek tanımlanmıştır (Akalın vd. 2011, s. 2254). Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat 

adlı eserde “Allah’tan korkma Allah korkusuyla dinin yasak ettiği şeylerden kaçınma” (Devellioğlu, 2003, 

s. 1028), Kâmûs-ı Türkî’de “Allah’tan korkup menhiyâttan çekinme, tevakkî, perhizkârlık, züht” 

(Şemseddin Sami, 1978, s. 336), Müntahabât-ı Lügât-i Osmâniyye adlı sözlükte “Günahtan sakınmak, 

kendini gözetmek, Allahüteala hazretlerinden korkmak” (Redhouse, 2016, s. 474), Lügat-i Nâcî’de 

“Cenâb-ı Hak’tan sakınma, mahâfetu’llah ile menâhîden tevakkî” (Kartal, 2021, s. 686) Arapça-Türkçe 

Sözlükte “Allah korkusu” (Kanar, 2010, s. 208) denilerek tarif edilmiştir. 

Dinî ve Felsefî Ahlâk Lügatçesi’nde günah işlemekten ve ilahî cezadan sakınmak, Allah’ın emir ve 

yasaklarına uymak, şeriatın adabına uygun davranmak denilerek açıklanmış; takvanın insanın suretini 

tezyin, siretini tenvir, uhrevi saadetini temin edeceği ifade edilmiştir (Bilmen, 1967, s. 28).   

Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü’nde kelimenin Arapça korkma, sakınma ve kaygılanma 

anlamına geldiği söylenmiş, dini derin bir anlayışla yaşama ve dinde hassaslık olarak tanımlanmış, 

takvanın dışı Allah’ın hududunu muhafaza etmek, içi ise ihlas ve niyet olarak görülmüştür. Ayrıca aynı 

eserde takvanın “1. Avamın takvası: Bu sahibini ebedî cehennemden korur, 2. Havassın takvası: Sahibini 

cehenneme girmekten korur. 3. Ehassın takvası: Sahibinin cennette derecesini yükseltir ve Allah’ı 

müşahedeye lâyık kılar” denilerek takvanın üçe ayrıldığı belirtilmiştir (Cebecioğlu, 2014, s. 472). 

Kur’an-ı Kerîm’de takva, Allah katındaki gerçek üstünlük ölçütü (Hucurat, 49/13), azık edinen için azığın 

en hayırlısı (Bakara, 2/197), insanlar için bir örtü ve ziynet elbisesi (A’râf, 7/26) olarak nitelendirilmiştir. 

Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri adlı eserde takvanın Arapçada canlı bir varlığın dışarıdan gelen tehlikelere 

karşı kendini koruması anlamına geldiği söylenmiştir. Kur’anda bu kelimenin insanı manevi azaptan ve bu 

azaba sürükleyecek davranışlardan korunmak anlamında kullanıldığı belirtilmiştir. Aynı eserde takvanın 

Kur’an’da üç farklı manada kullanıldığı ifade edilmiştir. Bunlardan birincisi şirkten korunmak, ikincisi 

İslam’a girdikten sonra büyük veya küçük günahlardan sakınmak, üçüncüsü ise kalbi, meşgul edecek her 

şeyden temizleyip Allah’a tam yönelmek anlamında sâf dindarlığı karşıladığı ifade edilmiştir (Ateş, C. 1 

1988, s. 99).  

Takva ile aynı kökten olan ittikâ, takî, etkâ, müttakî gibi diğer türevleri ve bunların fiil biçimleri Kur’ân-ı 

Kerîm’de 285 yerde geçmektedir. Takva kelimesi ise Kur’ân-ı Kerîm’de 17 ayette zikredilmiştir. Genel 

olarak müfessirler takvaya sözcük anlamından hareketle “Allah’tan korkun” manasını vermişlerdir. Takva, 

söz konusu edilen anlamı içermekle birlikte sevenin sevdiğinin gönlünü incitmekten çekinmesi, yaratana 

karşı saygı ve sorumluluk duyma hassasiyetini de ifade etmektedir. Dolayısıyla bu kavramı “Allah bilinci, 

Allah’a karşı sorumluluk bilinci” bağlamında da düşünmek mümkün görünmektedir. Takva sahibi 

anlamına gelen müttaki sözcüğü Kur’an-ı Kerîm’de 48 ayette geçer. Bu ayetlerde takvanın faziletlerinden, 

takva sahiplerinin özelliklerinden ve onlara verilecek mükafatlardan bahsedilmiştir (Uludağ, 2010, s. 484).  

Takva ile ilgili pek çok hadis nakledilmiştir. Bu hadislerden bazıları şunlardır: “Mümin Allah’a duyduğu 

saygı nisbetinde O’nun katında değerlidir” (Buhârî, Menâkıb, 1; Müslim, Fezâ’il, 168). “Hz. Peygamber 

insanlar içinde en çok takvâya sahip kimsedir” (Buhârî, İ’tisâm, 27; Müslim, Sıyâm, 74). Bir kutsî hadiste 

evliyanın takva sahibi müminler olduğu ifade edilmiştir (Ebû Dâvûd, Fiten, 1). Takva ile ilgili olarak bir 

hadiste şüpheli olan şeylerin terkedilip şüpheli olmayanlara yönelinmesi tavsiye edilmiştir (Buhârî, Büyû, 

3; Tirmizî, Kıyâmet, 60; Ebû Dâvûd, Büyû, 3). Yine günah işlemekten sakınmayla ilgili olarak “Günah 

seni rahatsız eden ve gönlüne yatmayan şeydir” denilmiştir (Müslim, Birr, 14; Tirmizî, Zühd, 52). Hz. 

Peygamber eliyle göğsüne işaret ederek, “Takvâ buradadır” demiş (Müslim, Birr, 32; Tirmizî, Birr, 18) ve 

“Allahım, nefsime/kalbime takvâsını ver!” diye dua etmiştir (Müslim, Zikir, 73; Nesâî, “İsti’âze, 13). 

Peygamberimiz takva sahibi bir müminin ahlakının da güzel olacağını söylemiştir (Tirmizî, Birr, 55). 

2. Diğer Kavramlarla İlişkisi  

İnsan kendisine, ailesine, çevresine, doğaya, içinde yaşadığı topluma ve yaratıcıya karşı sorumludur. 

Dolayısıyla insan, Allah’a saygının yani takvanın sonucu olarak onun yarattıklarına da saygı göstermelidir. 

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197


Mesnevî- i Şerif’te ve Ali Şîr Nevayî’nin Türkçe Divanlarında…/ Muhterem Saygın   Jan. 2026, 2 (1), 23-42 

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197  

Aile içinde, komşuluk ilişkilerinde, trafikte, sokakta, kamu kurumlarında, alışverişte, iş yaşamında kısaca 

sosyal yaşamın her alanında birbirimizin haklarına ve doğadaki canlılara karşı saygılı ve adil olmalıyız. 

Nitekim Kur’an-ı Kerîm’de “Ey iman edenler, adil şahitler olarak Allah için hakkı ayakta tutun. Bir 

topluluğa olan kininiz, sizi adaletten alıkoymasın. Adalet yapın. O takvaya daha yakındır” (Mâide, 5/8) 

denilmiştir. Hak, hukuk konusunda titiz davranmak, kul hakkını gözetmek takvanın gereğidir. 

İç disipline sahip olamamak ve öz denetimi sağlayamamak günümüz insanının mühim sorunlarındandır. 

Kişinin Allah’tan korkarak veya ona saygı duyarak nefsinin isteklerini sınırlandırabilmesi yani gerçek 

manada takvaya sahip olması insanda öz denetim ve iç disiplinin oluşumuna katkı sağlar. 

Allah’a inanmayan bir insanın takva sahibi olmasını bekleyemeyiz. Bu sebeple iman, takvanın ön 

koşuludur. Kur’an’da, “Eğer mümin iseniz Allah’a karşı takvâ sahibi olunuz” buyurularak (Mâide, 5/11, 

57, 88) takva ile iman arasındaki ilişkiye işaret edilmiştir (Uludağ, 2010, s. 485). 

Takva sözcüğü, Kur’an-ı Kerîm’de üç anlamda kullanılmıştır: Birincisi haşyet ve heybet manasıdır. Allahu 

Teala şöyle buyurmuştur: “Yalnız benden korkun” (Bakara, 2/4l). “Allah’a döndürüleceğiniz bir günden 

sakının” (Bakara, 2/281). İkinci manası taat ve ibadettir. Yüce Allah şöyle buyurmuştur: “Ey imân 

edenler! Allah’tan hakkıyla korkun” (Al-i İmran, 2/102). Bu ayetin tefsirinde İbn Abbas şöyle demiştir: 

“Allah’a hakkıyla itâat edin.” Mücahid de şöyle demiştir: “Bu, itâat edip isyan etmemek; zikredip 

(hatırlayıp) unutmamak ve şükredip nankör olmamaktır” Üçüncü manası ise kalbin günahlardan 

temizlenmesidir. İşte bu hakiki takvadır (Erginli, 2006, s. 999). 

Takva, kulun Allah’tan korkup ona saygı duyarak nefsinin isteklerini kontrol etmesidir. Bu durum insanı 

günahlardan sakınmaya, Allah’ın yasakladıklarını terk etmeye sevkeder. İbn Atâ sabrı, nefsin arzularından 

uzak durmak diye tarif etmiştir (Muratoğlu, 2018, s. 46). Takva sahibi olmak zordur ve bu durum sabır 

gerektirir.  

Takva, kulun rabbine derin bir saygı duymasına vesiledir. Bu durum onun kalbinde edebi muhafaza 

etmesini, eylemlerinde ve ilişkilerinde edep çerçevesinde hareket etmesini sağlar. Allah’ın ve O’nun 

şiarlarının tâzîmi, takvadan kaynaklanır (Erginli, 2006, s. 193). 

Havf, Arapçada korku anlamına gelir. Bir din ve tasavvuf terimi olarak “Allah’ın kahrından korkarak 

dinde sabit olmak demektir. Bunun zıddı recâ (umma, ümidli olma)’dır. Diğer bir tarife göre havf, 

yasaklanan şeylerden ve günahlardan utanmak ve bu hususta üzüntü duymak demektir.” (Cebecioğlu, 

2014, s. 199). Tasavvufta havfın çeşitli makamları olduğu ifade edilmiştir: “Havfın ilk makamı takvadır. 

Bu makamda muttaki, sâlih ve âmil olanlar bulunur. Havfın ikinci makamı hazerdir (sakınmadır). Bu 

makamda zahidler, vera ve huşu sahipleri bulunur. Üçüncü makam haşyettir. Bu makamda âlimler, âbidler 

ve muhsinler bulunur. Dördüncü makam veceldir. Bu, zikredenlerin, muhbitlerin (gönülden Allah’a 

bağlananların) ve ariflerin makamıdır. Beşinci makam işfâktır (Rabb'e saygıdan dolayı kötülükten 

sakınmaktır). Bu, sıddîkların, şehidlerin, muhiblerin (sevenlerin) ve mukarrebin sınıfından hususi 

olanların makamıdır. Bunların korkusu, ceza endişesiyle elde edilen şeyleri görmekten değil, sıfatın 

sahibinden dolayı sıfatları bilmekten kaynaklanır” (Erginli, 2006, s. 497). Bu açıklamalardan havf ve 

recanın takvayla ilgili olduğu anlaşılmaktadır. 

İffet, şehvet kuvvetinin akıl ve şeriat doğrultusunda terbiye edilmesidir (Erginli, 2006, s. 413). Dolayısıyla 

Allahtan korkan, onun yasakladıklarından çekinen kişinin iffetini muhafaza etmesi beklenir.   

İbadetin iki şartı vardır: Biri gayret ve çalışma neticesinde elde edilen iktisab, diğeri ise sakınma 

manasındaki ictinabdır. İktisab taat fiilleri işlemek, ictinab masıyyet ve kötü işlerden uzaklaşmaktır. Bu ise 

takvadır (Erginli, 2006, s. 406). Dolayısıyla itaat, ibadet ve takva arasında da münasebet bulunmaktadır. 

İslam dininin esası iyiliği yayma, kötülüğü yasaklamadır. Allah’tan korkan ve Allah’ın rızasını kazanmak 

isteyen kişi bu anlayış üzere yaşamını şekillendirmelidir. Bu sebeple takva sahiplerinin ihlaslı, ahlaklı ve 

dürüst olması beklenir. “Allah’ın kuluna verdiği en güzel şey takvadır; bütün faziletlerin kaynağı olan 

takvânın temeli ihlâstır. Takva güzel ahlâk ve helâl lokmadır. Tevekkül, rıza ve sabır takvanın 

göstergesidir” (Uludağ, 2010, s. 486). 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 23-42  Doi No. https://doi.org/10.32955/jsml2026211197   

27 
 

Tasavvuf terimlerinden vera’, takva ile hemen hemen aynı anlamdadır. Vera’ “Allah’tan korkarak şüpheli 

şeylerden kaçınmak, mubah ve mekruhlarda bile titiz davranmayı ifade eder. Kulun gazab veya rıza 

hâlinde gayrıyı konuşmaması, bütün gayretini Allah rızasına yöneltmesidir” (Cebecioğlu, 2014, s. 524). 

Takva ve vera’ sahipleri sürekli nefis muhasebesi yaparlar. Taat, havf, reca, vera’, nefs ve takva arasında 

şöyle bir ilişki bulunmaktadır: “Tâat; kurtuluşun yolu, ilim ise bu yolun rehberidir. Tâatın aslı (temeli) 

verâ, verânın aslı takva, takvanın aslı nefs muhasebesi, nefs muhasebesinin temeli ise havf ve recâdır” 

(Erginli, 2006, s. 337). 

Dünya hayatı geçicidir. Kur’an-ı Kerim’de bu husus pek çok ayette ifade edilmiştir. Bu ayetlerden bazıları 

şunlardır: “Dünya hayatı, gurur metaından başka bir şey değildir” (Âl-i İmrân, 3/185). “Dünyanın metaı 

azdır.  Ahiret ise muttakiler için daha hayırlıdır...” (Nisâ, 4/77). “Dünya hayatı sadece bir oyun ve 

eğlenceden ibarettir” (En’âm, 6/32). Takvayla ilgili bir diğer terim de zühttür. Züht, kişinin dünyaya 

rağbet göstermemesidir. Allah’tan korkan ve ona saygı duyan gerçek takva sahipleri dünyaya karşı 

perhizkar bir tutum içinde olurlar. 

Kainat, Allah’ın yarattığı güzelliklerin müşahede edildiği bir yerdir. “Kâinat ve içindeki her şey nakıştır. 

Kitaptan nasıl kâtip, yazar, tablodan nasıl ressam akla gelirse, bu kâinatı görünce de hemen hâtıra onu 

yaratan gelmelidir. Zaten kâinat, Allah’ın bilinmesi için yaratılmıştır. Allah kendisini bildirmek için 

kâinatı halk etmiştir” (Karabey, 2017, s. 146). Tasavvufta müşahede ve tefekkür bir ibadet gibi telakki 

edilmiştir. Kulun Allah’ın sonsuz kudretini müşahede ederek tefekkür etmesi onun takvasını arttırır: 

“Tefekkürden müşahede ve takva neşet eder” (Erginli, 2006, s. 269). 

3. Bazı Mutasavvıflara Göre Takva  

İbn Mesrûk’a göre takva, Allah’a duyulan saygının semeresidir. Allah’ın yarattıklarına saygı göstermek, 

Allah’a olan saygının sonucudur. Kul bu saygıyla takvanın hakikatine erer. Muhâsibî’ye göre kalpteki 

gerçek takva ibadetlerde Allah’ın rızasını, beden ve organların takvası ise hak, hukuk gözetmekten 

ibarettir (Uludağ, 2010, s. 486).  

El-Nehrecûrî takvayı insanları ahiret yurduna ulaştıran bir vasıta olarak düşünmüş ve şöyle demiştir: 

“Dünya deniz, âhiret de sahildir. Takva gemi, insanlar da yolcudur” (Kuşayrî, 1978, s. 109). Cürcanî bu 

terimi, “icabettiren fiillerden kendini uzak tutarak korunmak” şeklinde tanımlamıştır (Cebecioğlu, 2014, s. 

472). 

Her konuda olduğu gibi takva hususunda da ölçülü olmak gerekir. Ebû Osmân “takva tam hududunda 

durmaktır. Bu hududun ne gerisinde kalmadır, ne de onu aşmadır” (Kuşayrî, 1978, s. 119) demiştir. 

Takvanın kulun kalbine yerleşmesi gerekir. Bu hususta Ca’fer bin Muhammed “kul ile varlık arasında 

gerekli olan kulun kalbine takvanın yerleşmesidir. Takva kalbine yerleşince de oraya ilmin bereketi 

konaklar ve kuldan dünya sevgisi gider” (Kuşayrî, 1978, s. 114) demiştir. 

Hoca Ahmet Yesevî; zahitlere züht, amel ve takvanın gerektiğini (Tatcı, 2016, s. 172), daima züht ve 

takva eyleyenin Hakk’ın didarını görmeye nail olacağını (Tatcı, 2016, s. 205), ahir zaman şeyhlerinden 

bahsettiği şiirinde ise onların suretini düzeltip züht ve takva kılmayıp iç âlemlerini bozduklarını (Tatcı, 

2016, s. 188) ifade etmiştir.  

Gazzâlî takvayı “müminin iradesiyle kalbini kötülüklerden arındırması” şeklinde tanımlamıştır. Gazzâlî, 

Kur’an’da takva kavramının “haşyet ve havf” (el-Bakara 2/41), “itaat ve ibadet” (Âl-i İmrân 3/102), “kalbi 

günahtan koruma” (en-Nûr 24/52) anlamında kullanıldığına dikkat çekmiş; gözün, kulağın, dilin, kalbin ve 

midenin takva bakımından beş önemli organ olduğunu belirtmiştir (Uludağ, 2010, s. 486). 

Ebû Ali Şakik Bin İbrâhîm El-Belhî’ye göre bir insanın takvası üç şeyde belli olur. Bir şeyi alışında, bu 

şeyden kendini alıkoyuşunda ve sözünde (Kuşeyrî, 1978, s. 65). Ebu’s-Serî Mansûr Bin Ammâr’a göre 

takva âriflerin en güzel elbisesidir (Kuşeyrî, 1978, s. 79). Ebu’l-Favâris Şâh Bin Şücâ El-Kirmânî’ye göre 

takvanın alameti veradır. Veranın alameti ise şüpheli şeylerde durmaktır (Kuşeyrî, 1978, s. 92).   

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197


Mesnevî- i Şerif’te ve Ali Şîr Nevayî’nin Türkçe Divanlarında…/ Muhterem Saygın   Jan. 2026, 2 (1), 23-42 

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197  

Kulun ibadet ve taatına güvenmemesi, bunları gösteriş için yapmaması gerekir. Muhâsibî, takva sahibi 

olduğunu sanıp büyüklenen ve başkalarını hor gören sözde dindarlardan bahsederken bunların şeytanın 

kandırdığı kimseler olduğunu, gerçek takva sahiplerinin kendini başkalarından önemsiz, başkalarını 

kendinden değerli görmesi gerektiğini söylemiştir. Vâsıtî ise bu hakikati “Takvâ kulun kendini 

takvâsından korumasıdır” diyerek dile getirmiştir. (Uludağ, 2010, s. 486) 

4. Mesnevî-i Şerîf’te Takva 

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, Mesnevîde takvayı genellikle sözlük anlamıyla veya dinî tasavvufî bir terim 

manasında kullanmıştır. Mesnevî’de Kayser elçisinin Emîrülmü’minîn Hz. Ömer’i bir ağaç altında uyur 

bulması hadisesinin anlatıldığı kısımda Hz. Ömer’i gören elçinin onun heybetinden ürpermesi tasvir 

edilirken takvanın sözcük anlamı da anımsatılarak Allah’tan korkarak takva yolunu tutan kişinin hâlinden 

cin ve insanların korkacağı söylenmiştir. “Bir kişi Hak’tan korkup takva yolunu tuttu mu; cin olsun, insan 

olsun, onu kim görse korkar” (Mesnevî, 1/ 114). 

Takva, kulun Rabbine olan saygısından ve korkusundan onun emirlerini yerine getirme ve yasakladıklarını 

terk etme konusunda taşıdığı kaygıdır. Dolayısıyla takva sabır gerektirir. Mesnevîde takva anında 

gösterilen sabrın tesiri şu sözle anlatılmıştır: “Davâ zamanı göğüsleri doğuya benzer, fakat takva zamanı 

sabırları, adeta bir şimşektir” (Mesnevî, 6/ 11). 

Mesnevîde takva ile kanaat arasındaki ilişkinin açıklandığı kısımda kanaatın sıkıntılarına katlanmanın da 

takvadan kaynaklandığı söylenmiştir. “Böyle adam, takvasında kanaat bucağına kaçar, yoksul gibi 

nekesliğinden, tembelliğinden değil! Kanaattan meydana gelen darlık, takvadandır” (Mesnevî, 4/ 251). 

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’ye göre din ve takvası olan kişi iyi işler işler ve dünya bu iyi işler sayesinde 

düzelir: “Senin takvan, dinin var, iyi işler işlersin, öyle ki âlem, onlarla düzelir, kurtuluşa erer” (Mesnevî, 

6/ 24). 

Mesnevî’de eşek dünyayı ve şehveti simgelemektedir (Cebecioğlu, 2010, s. 433). Takva, irade ve iman 

sahiplerine has bir mefhumdur. Bu durum, namus ve takvanın eşekte bulunmayacağı söylenerek 

anlatılmıştır. “Eşek, nerde, namus ve takva nerde? Eşek, korkuyu, ürkmeyi, ricayı ne bilir?” (Mesnevî, 6/ 

306). 

Ebu Hureyre’den (r.a.) nakledildiğine göre peygamberimiz bir gün ashabına müflis kimdir diye sormuş, 

ashap parası ve malı olmayan kişidir cevabını vermiştir. Bunun üzerine peygamberimiz “Şüphesiz ki 

ümmetimin müflisi kıyamet günü namaz, oruç ve zekât sevabıyla gelip fakat şuna sövüp buna zina isnad ve 

iftirası yapıp, şunun malını yiyip, bunun kanını döküp, şunu dövüp bu sebeple iyiliklerinin sevabı şuna 

buna verilen ve üzerindeki kul hakları bitmeden sevapları biterse, hak sahiplerinin günahları kendisine 

yükletilip sonra da cehenneme atılan kimsedir” buyurmuştur (Müslim, Birr 59; Tirmizî, Kıyamet 2). 

Mesnevide bu hadis anımsatılarak takvası olmayan kişinin durumu müflise benzetilmiştir. “Ben, onu bir 

mecliste gördüm, takvası yok bir müflisten ibaret” (Mesnevî, 2/ 261). 

Klasik edebiyat geleneğinde zahit, ibadetini riya için yapan bir tip olarak gösterilmiştir. Mesnevîde bu 

hususla ilgili bir kıssa anlatılmış ve takva göstermek deyimi, gösteriş için ibadet etmek anlamında 

kullanılmıştır. “Bir beyin, kölesine, git, şarap getir demesi. Köle şarap testisiyle şarap getirirken 

doğrulukla emreden bir zahidin, yolda bir taşla testiyi kırması. Emirin, duyunca zahidi tedibe gitmesi. Bu 

vak’a İsa aleyhisselam zamanında oldu. O vakit daha şarap haram edilmemişti. Fakat zahit, takva 

göstermede ve halkı zevkten alıkoymaktaydı” (Mesnevî, 5/ 280). 

Takva sahipleri ifadesi Kur’an-ı Kerim’de pek çok ayette zikredilmiştir (Bakara, 2/66, Tevbe, 9/36, 

Tevbe, 9/44, Tevbe, 9/123, Hûd, 11/49, Hicr, 15/45, Nahl, 16/30-31, Meryem, 19/13, Meryem, 19/18, 

Meryem, 19/63, Meryem, 19/72, Meryem, 19/85, Meryem, 19/97, Nûr, 24/34, Furkan, 25/15, Furkan, 

25/74, Şuarâ, 26/90, Kasas, 28/83, Zümer, 39/61, Muhammed, 47/15). Mesnevîde bu ifadeye iktibas 

yapılmıştır.  “Mademki sen böyle istiyorsun. Tanrı da böyle istiyor. Tanrı, takva sahiplerinin dileğini 

ihsan eder” (Mesnevî, 4/ 1). “Hatta o takva sahibi, yalnız kendi halini görmez… Batıdakilerin halini de 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 23-42  Doi No. https://doi.org/10.32955/jsml2026211197   

29 
 

görür, doğudakilerin halini de!” (Mesnevî, 4/ 272). “Ey kardeş, şu düğümün açılmasına çare nedir? 

İsrailoğlu dedi ki: Bunu takva sahibi içer. Takva sahibi de Firavun’un gittiği yoldan usanan, Musa’laşan 

kişidir” (Mesnevî, 4/ 276). 

Mesnevîde takva sahipleri ifadesi üzerinden bazı derecelendirmeler yapılarak takva sahiplerinin imamı, 

takva sultanı gibi tabirlere yer verilmiştir. “Ey takva sahiplerinin imamı, bu hayallere kapılanları, yakin 

makamına kadar götür!” (Mesnevî, 4/ 120). 

Mevlânâ, Mesnevî-i Şerîf’te Ebuyezid’in Hasan Harkanî’nin doğacağını yıllarca önceden müjdelemesi, 

onun suret ve siretine dair bilgiler vermesi ve tarihçilerin tahkik için bunları yazdıklarını anlattığı bölümde 

Ebuyezid için takva sultanı tabirini kullanmayı tercih etmiştir. “Bir gün o takva sultanı, dervişleriyle 

sahradan geçerken, Ansızın ona Rey civarında Harkan tarafından bir kokudur geldi (Mesnevî, 4/ 147). 

5. Mesnevî-i Şerîf’te Takva Metaforları  

Yunanca meta (öte) ve pherin (taşımak, yüklenmek) sözcüklerinin birleşmesinden oluşan metafor, bir 

yerden başka bir yere götürmek manasına gelir (Lakoff ve Johnson, 2015, s. 15). Metafor, bir varlığın bazı 

yönlerinin başka bir varlığa aktarıldığı zihinsel ve dilbilimsel süreçlerdir (Cebeci, 2013, s. 10). Monroe 

Beardsley, metaforu minyatür bir şiire benzetmiştir (Lakoff ve Johnson, 2015, s. 9). Sanatkârlar metaforu 

sözcüğe yeni anlamlar ve çağrışımlar yükleyerek onu çok anlamlı ve derinlikli hale getirmek; ifadeye 

estetik bir boyut kazandırmak, duygu, düşünce, kavram ve hayalleri daha etkili anlatmak için kullanırlar. 

Mesnevî’de takvayla ilgili oluşturulan metaforlar aşağıda grafikle gösterilmiştir. 

 

 

Grafik 1: Mesnevî-i Şerîf’te Takva Metaforları 

5.1. Takva Kanı 

Mesnevî-i Şerîf’te dünya tuzağa, emeller ise o tuzağın tanelerine benzetilmiş; emellerin takvayı yok 

etmesi takvanın kanını dökmek ifadesiyle somutlaştırılmıştır. “İstek yok mu? İşte o, sıçramak, kaçmaktır; 

onun adaletine karşı takvanın kanını dökmektir” (Mesnevî, 6/ 33). 

5.2. Takva Atlası/ Takva Elbisesi  

Mesnevî’de Kur’an-ı Kerim’den ve hadislerden iktibaslar yapıldığı gibi Kur’an’ın üslup özelliklerinin 

taklit edildiği bölümler de vardır. Kur’an-ı Kerîm’de “Ey Ademoğulları, biz sizin çirkin yerlerinizi örtecek 

bir elbise ve size süs kazandıracak bir giyim indirdik (var ettik). Takva ile kuşanıp donanmak ise bu daha 

hayırlıdır” (A’râf, 7/26) denilmiştir. Mesnevî’de benzer şekilde takvanın elbise veya atlastan bir giysi 

olarak tasavvur edildiği metaforlar vardır.  “İşsizlerle masal arıyanlar, o Türke benzerler, gaddar ve 

aldatıcı âlem de o terziye benzer. Şehvetler ve kadınlar, bu dünyanın gülünç şey söylemesidir. Ömür, 

ebedilik kaftanı ve takva elbisesi dikilmek üzere o terzinin önüne verilmiş atlas kumaştır” (Mesnevî, 6/ 

138). “Sırtındaki takva atlasıyle ülfet nuru, hamdetmesinin nişanesidir” (Mesnevî, 4/ 144) 

1

2

11

1

1

1

Mesnevî-i Şerîf'te Takva Metaforları 

Takva kanı Takva elbisesi/Takva atlası Takva canı Takva rengi Takva yeşilliği Takva topu Takva hamamı

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197


Mesnevî- i Şerif’te ve Ali Şîr Nevayî’nin Türkçe Divanlarında…/ Muhterem Saygın   Jan. 2026, 2 (1), 23-42 

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197  

5.3. Takva Canı 

Mesnevî’de şeriat ve marifet kavramlarından bahsedilen bölümde şeriat ve takvanın canı Allah’ı tanımak 

olarak nitelendirilmiştir. “Şeriatın canı da ariftir, takvanın canı da. Marifet, geçmiş zamanlardaki 

zahitliğin mahsulüdür” (Mesnevî, 6/ 167). 

5.4. Takva Rengi 

Renk ve nakış, tasavvuf edebiyatında dünyadaki geçici güzellikleri simgeler. “Dünya da eski deyimle 

televvün yani renkler âlemidir. Kâinat ve içindeki her şey nakıştır. Onu yapan ise Allah’tır” (Karabey, 

2017, s. 146). Mesnevî’de dünyadaki güzelliklerin geçici olduğu vurgulanmış, baki olanın ise doğruluk, 

takva ve yakin rengi olduğu söylenmiştir. “İbadet edenlerdeki doğruluk, takva ve yakin rengi, ebediyen 

bakidir” (Mesnevî, 1/ 375).  

5.5. Takva Yeşilliği 

Mesnevîde şehvet ateş, takva yeşillikle ilişkilendirilmiş ve takva yeşilliği ifadesine yer verilerek Hz. 

İbrahim’in ateşe atılıp ateşin bir gül bahçesine dönüşmesi hadisesi hatırlatılmıştır. “Şulelenip duran şehvet 

ateşini takva yeşilliği, hidayet nuru haline soktunuz; hırs ateşiniz bilim, bilgisizlik karanlığı ilim oldu; hırs 

ateşinizi attınız, o ateş diken gibiydi, gül bahçesine döndü” (Mesnevî, 2/ 196-197). Ayrıca yeşil bereketin 

remzidir dolaylı olarak takva ve bereket arasında bir münasebet kurulmuştur. 

5.6. Takva Topu 

Mesnevî’de Dekukî’nin hikâyesinin anlatıldığı bölümde onun dini konulardaki bilgisi vurgulanmış ve 

Dekukî’nin takva topunu meleklerden çeldiği söylenerek onun takvası övülmüştür. Takva kavramı, gûy u 

çevgân oyunu üzerinden somut bir şekilde anlatılmıştır. “Dekukî fetvada âdeta halkın imamıydı, takva 

topunu meleklerden bile çelmişti” (Mesnevî, 3/ 158). 

5.7. Takva Hamamı 

Hamam insanların yıkanıp kirlerinden arındığı bir mekândır. Takva da kulu günahlarından arındırır. 

Hamamın içinde ateş yakılan bölüme külhan denir. Külhan hem hamamı aydınlatır hem de suyun ve 

hamamın ısınmasını sağlar. Bu bakımdan Mesnevî’de şehvet külhan, takva ise hamam olarak tasavvur 

edilmiştir. “Dünya şehveti, külhana benzer. Takva hamamı da onunla aydınlanır. Fakat takva sahipleri bu 

külhanda safa ve zevk içindedirler. Çünkü onlar, hamama girmiş, yunup arınmışlardır” (Mesnevî, 4/ 20) 

6. Ali Şîr Nevâyî’nin Türkçe Divanlarında Takva 

Ali Şîr Nevâyî’ye göre kâinatın yaratılış sebebi aşktır. Bu sebeple onun şiirlerinin odağında sevgi ve aşk 

konusu vardır. O bu hakikati, Garâ’ibü’s-Sıgar’ın dibacesinde geçen rubaide “Allah’ın aşk denizini 

doldurup insana söz incisi ile keyfiyet cevheri vererek onu bu denize dalgıç yaptığını” söyleyerek estetik 

biçimde ifade etmiştir.   

Subhânellâhi hüve’l-‘aliyyü’l-müte’âl  

Kim eyledi ‘ışk bahrını mâl-â-mâl  

İnsanı çü anda saldı ġavvâs-miŝâl   

Hem gevher-i hâl birdi hem dürr-i makâl (H. D. Rub. 1)  

(Her şeyden münezzeh olan yüceler yücesi Allah, aşk denizini ağzına kadar doldurup keyfiyet cevheri ve 

söz incisi verdiği insanı dalgıç gibi bu denize saldı.) 

Nevâyî’nin Garâ’ibü’s-Sıgar, Nevâdirü’ş-Şebâb, Bedâyi’u’l-Vasat ve Fevâyidü’l-Kiber adlı divanlarında 

takva genellikle aşkla ilişkilendirilerek anlatılmıştır. Türk İslam edebiyatı geleneğinde dinin zahiri 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 23-42  Doi No. https://doi.org/10.32955/jsml2026211197   

31 
 

hükümlerini yerine getirerek cenneti arzulayan zahit tipi ile muhabbeti ve aşkı ön planda tutarak sevgiliye 

(Allah) kavuşmayı tercih eden rint tipi arasındaki çatışmaya sık yer verilmiştir. Bu durum Ali Şîr 

Nevâyî’nin söz konusu eserlerinde de dikkati çekmektedir. Aşağıdaki beyitte şeyh sözcüğü ile kastedilen 

zahit, harabat ehli ise rinttir.  

Kılma köp ey şeyh ‘aybım hân-kâhga yitmesem  

Kim harâbât ehli hoşrak ehl-i takvâdın yırak (N. Ş. G. 317/6) 

(Ey şeyh! Tekkeye gelmesem beni çok ayıplama, harabat ehlinin (rint) takva ehlinden uzak olması daha 

iyidir.) 

Şair her ne kadar takva ehli olmakla itham edilse bile kendisini aşk zümresinden (rint) biri olarak 

nitelendirmiştir. 

Nevâyî içer bâde ol şûh tutgaç 

Niçe gerçi takvâ bile müttehemdür (N. Ş. G. 134/9) 

(Gerçi hep takva ile itham edilse de Nevâyî, o şuh [sevgili] bade [aşk] sunsa onu içer.) 

Tasvvufta geçmiş ve gelecek kaygısından kurtulmuş, anı yaşayan sufiye ibnü’l-vakt denir (Cebecioğlu, 

2014, s. 229). Aşağıdaki beyitte gül yüzlü saki ve meyi kendisine ganimet olarak gören Nevâyî kendini 

ibnü’l-vakt bir rint (âşık) olarak nitelendirmekte, takva ehli ise zahidi karşılamaktadır.  

Ey Nevâyî hûr u kevser tangla takvâ ehliga  

Sin ganimet tut bu kün gül-çihre sâkî birle mül (N. Ş. G. 371/7) 

(Ey Nevâyî! Huri ve kevser yarın takva ehlinedir, sen bugün gül yüzlü saki (sevgili) ile şarap içmeyi (aşkı) 

ganimet olarak gör.) 

Ali Şîr Nevâyî aşkı yücelttiği şiirlerde züht ile birlikte takvayı aşka karşıt bir kavram olarak görmüştür. Bu 

tür şiirlerde o, zahit tipinin önemsediği bir kavram olması bakımından takvayı olumsuz tasavvurlar içinde 

ele almıştır. Züht ve takva ehli dini hükümler konusunda sürekli nasihat eder, âşık ah edip aşk yüzünden 

çektiği acıları anlatmaya başlayınca züht ve takva ehli dağılıp gider. 

Zühd ü takvî ehli pendimga eger cem’ olsalar  

Gam imes bir âh berkidin barısın butratay (B. V. G. 633/2) 

(Züht ve takva ehli öğüdümü dinlemek için toplansalar gam değil, bir ah şimşeği ile hepisini dağıtayım.) 

Aşk, tevbe ve takvayı terkettirir. Beyitte gül yanaklı saki sevgiliyi, mey ise aşkı simgelemektedir. 

Dime kim tevbe vü takvîni kaçan terk itting  

Sâki-i gül-ruh u mey şîfteşi tâ boldum (B. V. G. 430/6) 

(Tevbe ve takvayı ne zaman terk ettin deme, gül yanaklı saki ve meye mübtela olduğum zaman.) 

Takva, akıl sahipleri için söz konusudur. Sevgili, âşığın aklını başından alır. Aşk zuhur edince takva 

ortadan kalkar.  

Kaçan boldung dimeng bîgâne ‘akl u hûş u takvîdin  

Munı sormag ni hâcet ol periga aşnâ bolgaç (B. V. G. 96/4) 

(Akıl sağduyu ve takvaya ne zaman yabancılaştın deme, bunu sormaya gerek yok o periyi [sevgili] 

gördüğümden beri.) 

Âşığın gönlünde takva ve zühte istek yoktur.  

‘Işk câmidin Nevâyî tevbe kılmak sa’b irür 

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197


Mesnevî- i Şerif’te ve Ali Şîr Nevayî’nin Türkçe Divanlarında…/ Muhterem Saygın   Jan. 2026, 2 (1), 23-42 

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197  

Hassa kim yok zühd ü takvî birle könglüm ragbeti (F. K. G. 679/9) 

(Ey Nevâyî! Aşk kadehinden tevbe etmek zordur, esasında gönlümün züht ve takvaya rağbeti de yoktur.) 

Nesnelerin, varlıkların sufinin nazarında yok olması fenâ makamıdır. (Cebecioğlu, 2014, s. 161). Böylece 

o, her varlıkta Allah’ın kudretinin ve güzelliklerinin tecellilerini görecektir. Aşağıdaki beyte göre aşk, fena 

(yok olma) töresini telkin etmekte; şeyh yani zahit ise takvayı emretmektedir. 

Vasl tahsîli üçün iy şeyh takvî kılma emr  

Kim fenâ âyînin iyleptür manga irşâd ‘ışk (F. K. G. 329/8) 

(Ey şeyh [zahit]! Kavuşma tahsili için bana takvayı emretme, aşk bana fena usulünü irşat etmiştir.) 

Kulun zât ve sıfatının, Hakk’ın zât ve sıfatında fânî olmasına” fenafillah denilmektedir. Fenafillah, 

“Dünya ilgilerini tam anlamıyla ortadan kaldırarak Allah’a yönelmektir” (Cebecioğlu, 2014, s. 162). 

Aşağıdaki beyitte fena ilmi ile kastedilen tasavvuftaki fenafillah makamı olmalıdır.  

Ey Nevâyî kıl fenâ ‘ilmini yahşı kesb kim  

Eylegey-sin def’ eger takvâ bolursa mübtedi’ (N. Ş. G. 291/7) 

(Ey Nevâyî! Fena ilmini iyi öğren çünkü takva tekrar tekrar ortaya çıktıkça onu fena ilmiyle yok 

edeceksin. )  

Şeyh yani zahit fena usulünden nasipsiz olduğundan Allah’a kavuşmanın taat ve takvayla mümkün 

olduğuna inanır. 

Bî-nasîb irding fenâ âyînidin ey şeyh kim  

Dost vaslın tâ’at u takvâga isnâd eyleding (N. Ş. G. 347/8) 

(Ey şeyh fena usulünden nasipsiz olduğun için dosta kavuşmayı taat ve takvaya dayandırdın.)  

Aşağıdaki beyitte deyr dünya, bir kadeh-keş muğ-beçe sevgili, din ve takva canibi ise zahit anlamındadır.  

Bir kadeh-keş mug-beçe könglüm alıptur deyr ara  

Din ü takvî cânibidin iy hayâl-i hâm kit (F. K. G. 82/2) 

(Kilise içinde [dünya] bir kadeh sunan güzel gönlümü almıştır, ey din ve takva ehlinden gelen ham hayal 

benden uzaklaş.) 

Klasik Türk edebiyatı geleneğinde kadeh (şarap) aşkın sembolüdür (Doğan, 2008, s. 68-69). Aşağıdaki 

beyitte takva ile aydınlanmanın mümkün olmadığı, kadeh (aşk) mumunu parlatmak gerektiği ifade 

edilmiştir.   

Nevâyî imdi kadeh şem’ini yarutkıl kim  

Yaruglug olmadı takvâ bile manga melhûz (G. S. G. 295/9) 

(Nevâyî! Eğer takva ile aydınlanma mümkün olmadıysa şimdi kadeh (aşk) mumunu parlat.) 

Şarabın helal olduğu dönem Hz. İsa’nın devridir. Sevgilinin güzellik bakımından kiliselerdeki duvar 

resimleri ve heykellerle ilişkilendirildiği beyitte sevgili bir Hristiyan güzeli olarak düşünülmüş; sevgili 

(sanem) devrinde züht ve takvanın haram, meyin (aşk) ise helal olduğu ifade edilmiştir. 

Mey müdâm iç ol leb-i mey-gûn sanem devrinde kim  

Zühd ile takvâ haram u mey helâl oldı yana (G. S. G. 548/2) 

(O şarap dudaklı put gibi güzel olan sevgilinin devrinde züht ve takva haram şarap [aşk] yine helal oldu, 

bu yüzden sürekli şarap iç.) 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 23-42  Doi No. https://doi.org/10.32955/jsml2026211197   

33 
 

Aşk ile züht ve takva ilişkisi aşağıdaki beyitte imar etmek ve yıkmak tezadı çerçevesinde açıklanmıştır. 

Aşkın kişiyi bozarak imar etmesi, aşkın verdiği sıkıntılarla kulu kâmil insan haline getirmesidir. 

Zühd ü takvî buzdı âbâd iylemek birle mini  

Şükr kim ‘ışk u cünûn buzmak bile âbâd iter (B. V. G. 142/2) 

(Züht ve takva beni mamur eyleyerek bozdu, şükür ki aşk ve delilik beni bozarak imar eder.) 

Bade hem gerçek anlamda hem de mecazi olarak (aşk) takvaya engel teşkil eder. İslamda delilerin dini bir 

yükümlülüğü yoktur. Cünûn (delilik), âşık olma halini ifade eder ve âşığın aklı başında değildir. Bu 

bakımdan deliler için takva söz konusu olamaz. Aşağıdaki beyitte Nevâyî, takvaya mani olan durumları 

dile getirmiştir. Buna göre gençlik, şarap, aşk ve delilik takvaya engeldir. 

Dime zâhid ki takvâga ni mâni’ dur ki bar durlar  

Şebâb u bâde vü ‘ışk u сünûn ser-be-ser mâni’ (G. S. G. 305/6) 

(Zahit takvaya ne engeldir deme; gençlik, şarap, aşk ve delilik bunların hepsi takvaya manidir.) 

Gençlik döneminde takva ve züht ile iştigal etmek zordur. Ama gençlikte ibadet ve taatla uğraşmak ve 

takva ehli olmak daha faziletlidir. Aşağıdaki beyitte gençlikte takva ehli olmamanın verdiği pişmanlık 

anlatılmaktadır. 

Karıdım ‘isyân ara imdi peşimânlıg ni sûd 

Kâşki kılsam idi takvî yiğitlik çagıda (B. V. G. 560/6) 

(İsyan içinde yaşlandım, şimdi pişmanlık fayda vermez. Keşke gençlik döneminde takva sahibi olsaydım.)  

Fevâyîdü’l- Kiberdeki bir mukaddimeden alınan aşağıdaki şiirde de gençliğini günah işleyerek geçiren ve 

yaşlılığında bunun utancını yaşayan kişinin duyguları dile getirilmektedir. 

 Öz halining yigitlikide fısk bile tebâhlıgı ve karılıgda şermendelıgdın rû-siyâhlıgıda aytur (Gençliğinde 

işlediği günahlarıyla harap olanın yaşlılıkta utançtan yüzünün kara oluşunu anlatır) 

Yigitlikimde ki takvî vü zühd vaktı idi  

 Fücûr u fısk bile zayi’ iyledim evkât (F. K. Muk. 739/1) 

(Gençliğimde takva ve züht zamanı idi, günahlarla vaktimi zayi ettim.) 

Aşağıdaki beyitte şair, artık yaşlandığını ve gençlik dönemindeki heveslerini terk edip tevbe ederek züht 

ve takvayı arzulaması gerektiğini söylemiştir. 

Nevâyî yigitlikni koy çun karıdıng 

Kılıp tevbe bol zühd ü takvîga tâlib (B. V. G. 50/7) 

(Nevâyî artık yaşlandın, gençlik heveslerini bırak, tevbe edip züht ve takvayı iste.) 

Aşağıdaki beyte göre tevbe ve takva yaşlılara lazımdır. 

Tevbe vü takvî karıgan ilge boldı lazime 

İy yigit bilgil ganîmet ‘ışk u mecnûnluk çagın (F. K. G. 522/7) 

(Tevbe ve takva yaşlılara gereklidir. Ey yiğit! Aşk ve delilik dönemini kendine ganimet olarak bil.) 

Nevâyî, takvanın riyasız olması gerektiğine inanmıştır. Aşağıdaki iki beyitte şair bu durumu dile 

getirmiştir.  

Tasavvuf irmez zühd ü takvî vü ta’at  

Ki anda riya yol tapar bî-tevakkuf (F. K. G. 319/3) 

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197


Mesnevî- i Şerif’te ve Ali Şîr Nevayî’nin Türkçe Divanlarında…/ Muhterem Saygın   Jan. 2026, 2 (1), 23-42 

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197  

(Riya onda durmadan yol buluyorsa, züht, takva ve taat tasavvuf değildir. ) 

İrür mahz-ı takvî velîkin riyâsız 

‘Ubûdiyyet-i sırf u ‘ayn-ı telattuf (F. K. G. 319/4) 

(Temiz kulluk ve güzellik kaynağı halis takvadır ancak takvanın riyasız olanıdır.) 

Nevâyî’ye göre safaya erişmek isteyen önce züht ve takvayı kendisine şiar edinmelidir. 

Burun zühd ü takvîni iylep şiâr 

Didim kim yitişkey safâyî manga (F. K. S. 681/III-6) 

(Önce züht ve takvayı şiar edinip bana bir safa bahşolunur, dedim.) 

Sevgilinin güzellik unsurları da takvaya engel olmaktadır. Aşağıdaki beyte göre sevgilinin gözü islam 

ehlinin canını alan katil, saçları ise takva ehlini boğmak için ip olarak tasavvur edilmiştir. 

Közi İslâm ilining canın alurga kâtil 

Zülfi takvî ilining bogzıdın asmakka tınâb (B. V. G. 42/3) 

(Gözü İslam ehlinin canını almak için katildir, saç telleri takva ehlini boğazından asmak için iptir.) 

Sevgili (kâfir), saç tellerini zünnar ipi gibi salınca takva ehlinin imanında yüz bin düğüm oluşmaktadır.  

Veh ni kâfir irkin ol kim zülfining zünnârıdın  

Saldı yüz ming ‘ukde takvî ehlininig îmânıda (B. V. G. 563/5) 

(Yazık! O nasıl bir kâfirdir? Saçlarının tellerini zünnar ipi gibi saldı, takva ehlinin imanında yüz bin 

düğüm oluştu.)  

Ali Şîr Nevâyî’nin Türkçe divanlarında takvanın sözcük anlamına, din ve tasavvuftaki manalarına dair 

anıştırmalar yapılmıştır. İslam, din, iman, küfür, isyan, akıl, sabır (şekîb), tevbe, taat, ilm, fısk (fücur), 

riya, fena, feyz gibi din ve tasavvufla ilgili terimler takvayla çeşitli yönlerden münasebet kurulmak 

suretiyle şiirlerde zikredilmiştir. Aşağıdaki beyitte züht ve takva yakın anlamda kullanılmıştır. Beyte göre 

aşk gelince züht ve takva gider.   

Zühd ü takvî butraşıng kim bu kiçe mey içkeli  

Beytü’l-ahzânımga şûh-i bâde-peymâyım kilür (B. V. G. 174/2) 

(Züht ve takva dağılın çünkü bu gece bade sunan şuh sevgilim hüzün köşeme mey içmeye gelir.) 

Aşağıdaki beyitte tevbe ve takva bir arada zikredilmiştir. Beyte göre âşığın tevbe ve takvayı terk etmesinin 

sebebi aşktır. 

Dime kim tevbe vü takvîni kaçan terk itting  

Sâki-i gül-ruh u mey şîfteşi tâ boldum (B. V. G. 430/6) 

(Tevbe ve takvayı ne zaman terk ettin deme gül yüzlü bir sakiye ve meye tutulduğum zaman onları terk 

ettim.) 

Akıl, sabır, züht ve takva bir arada ve aşkla ilişkilendirilerek aşağıdaki beyitte geçmektedir. Şarhoşun aklı 

başında değildir ve ondan kişiye zarar gelebilir. Sevgilinin mest oluşu akıl, sabır, züht ve takva için uyarı 

niteliği taşımaktadır.  

‘Akl u sabr u zühd ü takvî cânıma kılmang gulüv  

Çıktı mest ol şûh turmay imdi her yan botrangız (F. K. G. 224/3) 

(Akıl, sabır, züht ve takva canımda kargaşa çıkarmayın, o şuh [sevgili] mest çıktı, şimdi her yere kaçışın.) 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 23-42  Doi No. https://doi.org/10.32955/jsml2026211197   

35 
 

Aşk yağması yüzünden gönüldeki sabır, ilim, akıl, züht ve takva gönlü terk edip gider.  

Ni kılsang imdi kil könglümge kim târâc-ı ‘ışkıngdın  

Şekîb ü ‘ilm ü ‘аkl ü zühd ü takvâdın ferâg olmış (N. Ş. G. 264/5) 

(Senin aşkının yağmasından sabır, ilim, akıl, züht ve takva gönlü terk etmiş; gel gönlüme ne yapacaksan 

yap.) 

Ali Şîr Nevâyî’nin Türkçe divanlarında takva ile ilgili olarak “takva ili, ehl-i takvâ, ehl-i takvî, zühd ü 

takvî ili, takvî cânibi” gibi terkiplerle Kur’an-ı Kerîm’de pek çok ayette zikredilen “takva sahibi” (Bakara, 

2/66, Tevbe, 9/36, Tevbe, 9/44, Tevbe, 9/123, Hûd, 11/49, Hicr, 15/45, Nahl, 16/30-31, Meryem, 19/13, 

Meryem, 19/18, Meryem, 19/63, Meryem,19/72, Meryem, 19/85, Meryem, 19/97, Nûr, 24/34, Furkan, 

25/15, Furkan, 25/74, Şuarâ, 26/90, Kasas, 28/83, Zümer, 39/61, Muhammed, 47/15) ifadesine iktibas 

yapılmıştır. Aşağıdaki beyitte takva ehli ifadesi kullanılmıştır.  

Niçe zühd ü ‘âfiyet içre körüp takvâ ilin  

Özni ‘ışķ âşûbıdın ‘âlem ara rüsvâ körey (G. S. G. 675/5) 

(Takva ehlini hep züht ü afiyet içinde kabul edip özümü bu dünyada aşk kargaşasından rezil rüsva olmuş 

göreyim.) 

İsyan ehli olup Allah’ın lütfuyla cennete girecek kişiler olduğu gibi takva ehli içinden Allah’ın kahrına 

uğrayarak dile düşmüşler de vardır. Bu hususta aklımıza ilk olarak Hz. Âdem ile Şeytan gelmektedir. Hz. 

Âdem günah işleyip cennetten gönderilmiş, tevbe edip tekrar Allah’ın lütfuna nail olmuştur. Şeytan 

(Azâzîl) ise takva sahibiyken kibre kapılıp Allah’ın kahrına uğramıştır.   

Lutfung allıda kirip ravzaga ehl-i 'ısyân  

Kahrıng olganda tüşüp dilga ehl-i takvâ (B. V. G. 3/5) 

(Lutfunun karşısında ehli isyan cennete girmiş, kahrettiğinde ise takva ehli dile düşmüştür.) 

Züht ve takva ehli, âşıklara sürekli nasihat ederler ve onları ayıplar.  

Zühd ü takvî ilidin köp yitti  

Her dem ol tilbege bi-dâd ü sitem (F. K. T. 681/V-50) 

(Züht ve takva ehlinden her vakit o deliye çok zulüm ve sitem ulaştı.) 

7. Ali Şîr Nevâyî’nin Türkçe Divanlarında Takva Metaforları 

Ali Şîr Nevâyî’nin Garâ’ibü’s-Sıgar, Nevâdirü’ş-Şebâb, Bedâyi’u’l-Vasat ve Fevâyidü’l-Kiber adlı 

divanlarında takva ile ilgili oluşturulan metaforlar aşağıda grafik şeklinde gösterilmiştir. 

7.1. Takva Dehşeti/Takva Âfeti 

Takva kelimesinin korkmak, çekinmek anlamlarıyla bağlantılı olarak Nevâyî, takva şikuhu (takva dehşeti) 

ifadesine yer vermiştir. 

‘Işkıng içre köksüme ança cünûn yaşın uray 

Kim hıredning şevketin takvâ şikühın sındıray (G. S. G. 641/1) 

(Senin aşkından göğsüme delilik gözyaşlarını vurayım. Aklın azametini takva dehşetiyle parça parça 

edeyim.) 

 

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197


Mesnevî- i Şerif’te ve Ali Şîr Nevayî’nin Türkçe Divanlarında…/ Muhterem Saygın   Jan. 2026, 2 (1), 23-42 

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197  

 

Grafik 2: Ali Şîr Nevâyî’nin Türkçe Divanlarında Takva Metaforları 

Takva ve riya zahide, aşk ise rinde ait hasletlerdir. Aşağıdaki beyitte kadeh (aşk), kişiye verdiği sıkıntılar 

bakımından takva ve riya ile kıyaslanmıştır.  

Sâkiyâ bâde ki takvî ü riyâ âfetidin  

Yahşırak bolsa manga sâgar-ı sahbâ âfet (B. V. G. 87/6) 

(Ey saki! Bana göre kadeh belası takva ve riya belasından yeğdir.) 

7.2. Takva Evi /Takva Hankahı (Tekke) 

Takvanın ev olarak tasavvur edilmesi evin insanın barınağı olması, takvanın da kişiyi günah işlemekten 

dolayısıyla da günahların karşılığı olan azaptan koruyacağı düşüncesine dayanmaktadır. Aşağıdaki beyitte 

takva ev olarak tasavvur edilmiştir. Tasavvufî bir tabir olan subha “binefsihi aşikâr mevcut olmayıp fakat 

eşyanın sureti ile vuzuh bulduğu için heyula denilen (hebâ) güneşin ışığında görülen ince toz” demektir 

(Cebecioğlu, 2014, s. 444). Beyte göre külbe-i hammâr, mecazen tekke yani mürşidin bulunduğu yer 

anlamındadır.  

Takvâ ivi hem-vâr irür subham ipi zünnâr irür  

Öy külbe-i hammâr irür tâ kördüm ol çîn lu’betin (G. S. G. 520/5) 

(Takva evi [benim için] uygundur, subhamın ipi zünnar ipidir. O kaşlarının oyunlarını gördüğümden beri 

benim evim şarap evidir.) 

Aşağıdaki beyitte aşk ve sevgiyle zıt bir mahiyette telakki edilen takva, tekke olarak tasavvur edilmiştir. 

‘Işk küfri birle takvî hân-kâhın buzmayın 

Büt hayâlidin köngül deyrini ma’mûr itmeyin (B. V. G. 507/3) 

(Aşk küfrüyle takva tekkesini bozmayın, sevgili hayalinden gönül kilisesini mamur etmeyin.)  

2

2

1

2

1

21
1

1

1

1

1

1

2
1

Ali Şîr Nevâyî'nin Türkçe Divanlarında Takva Metaforları

Takva âfeti/Takva dehşeti Takva evi/Takva hankahı Takva putu Takva hırkası/Takva ridası

Takva bereketi (Feyz-i takvî) Takva süvarisi Takva kervanı Takva mihneti

Takva nuru Takva harmanı Aşk takvası Takva mülkü (ülke)

Takva Kafdağının Ankası Takva yolu Takva çürüğü



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 23-42  Doi No. https://doi.org/10.32955/jsml2026211197   

37 
 

7.3. Takva Putu  

Takva ve akıl putlarını taş ile kırmak, aşkın önündeki engelleri kaldırmak anlamına gelmektedir. Çünkü 

aşk akıl ve sakınma değil, delilik ve cesaret işidir. Bu sebeple aşkın önündeki bu engelleri kaldırmak yani 

akıl ve takva putlarını taş ile kırmak gerekir. Beyitte delilerin taşlanması ve kabedeki putların kırılması 

hadisesi anımsatılmıtır. Delilerin taşlanması bir mazmun olarak melametin verdiği sıkıntılara 

katlanmaktır. Kabedeki yahut gönüldeki putların kırılması masivanın terk edilip tevhidin ortaya 

çıkmasıdır. 

Cünûn taşı harâbat içre her dem köksüme urmak  

İrür takvâ vü dâniş bütlerin taş birle sındurmak (G. S. G. 327/1) 

(Delilik taşını her vakit meyhane içinde göğsüme vurmak, takva ve akıl putlarını taşla kırmaktır.) 

7.4. Takva Hırkası/Takva Örtüsü 

Takvanın hırka olarak düşünülmesi, hırkanın züht ve takva ehli tarafından giyilen bir giysi olmasındandır. 

Ayrıca hırka ve rida, bedeni muhafaza etmekte takva ise insanı günah işlemekten korumaktadır. Bu 

bakımdan aralarında benzerlik söz konusudur.  

Çü pîr-i deyr takvâ hırkasın köydür didi ger hod  

Anıng her târıdur cân riştesi bolmas bakıp turmak (G. S. G. 327/3) 

(Kilise [meyhane] ulusu, takva hırkasını yak dedi ancak onun her teli can ipliğindendir böyle bakıp 

durmak olmaz.) 

Takvâ ridâsı birle kim mescidga bardım deyrdin  

Ay mug-beçe înek ridâ boynumda ger kıldım güneh (G. S. G. 575/2) 

(Takva örtüsüyle kiliseden mescide vardım. Ey meyhaneci çırağı! Günah işledimse de rida boynumdadır.) 

7.5. Takva Bereketi  

Bir tasavvuf terimi olan feyz, taşmak anlamına gelir. İlahi tecelli, bu kelimeyle ifade edilir. Feyz, her an 

ortaya çıkmaktadır. Varlıklar, bu feyz vasıtasıyla meydana gelir. Ancak bu varlık, zâtlarındaki imkân 

sebebiyle yok olmakta, fakat Hakk’ın feyziyle aynı zamanda var olmaktadır (Cebecioğlu, 2014, s. 165). 

Murtâz “alıştırılmış, eğitimli (hayvan)” (Ünlü, 2013, s. 782) anlamına gelir, mecazi olarak terbiye edilmiş 

nefsi karşılamaktadır. 

Feyz-i takvîde çu yok bil kim irür ey murtâz  

Mebde’-i feyz köp ü mey-kede pîri feyyâz (B. V. G. 276/1) 

(Ey terbiye edilmiş nefis! Feyzin kaynağı çoktur ve meyhane ulusu [mürşit] çok feyz sahibidir. [Onlardaki 

feyz] takva feyzinde yoktur, [bunu] bil.)  

7.6. Takva Süvarisi  

Ruh ve aşkın takvayla ilişkilendirildiği aşağıdaki beyitlerde, takva süvarisi ifadesiyle bir ordu tasviri 

yapılmış, böylece bu kavramlar somutlaştırılarak anlatılmıştır.  Hayl “1. at. 2. at sürüsü. 3. atlı sürüsü. 4. 

zümre, takım, güruh” (Devellioğlu, 2003, s. 535) manalarına gelir. Kömek, yardım (Rahimi, 2016, s. 

1435) demektir. 

Çu rûh haylıga nefs ister olsa artukluk 

Yitür ilacıga takvî sipahı birle kömek (B. V. G. 325/3)  

(Ruh zümresi nefsi çok fazla arzu ederse onlara ilaç olsun diye takva süvarisiyle yardım ulaştır.) 

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197


Mesnevî- i Şerif’te ve Ali Şîr Nevayî’nin Türkçe Divanlarında…/ Muhterem Saygın   Jan. 2026, 2 (1), 23-42 

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197  

Yüz tümen takvî sipâhın rahşı iyler pây-mâl  

Mest iyler çagda cevlân hûbluk meydânıda (B. V. G. 563/2) 

(Sarhoş [aşk] olup sevgi meydanında dolaşılan çağda, [seni] yüz binlerce takva süvarisinin atı ezer.) 

7.7. Takva Kervanı  

Aşk, takva ilişkisinin söz konusu edildiği beyitte hayat bir yolculuk, takva kervan olarak düşünülmüştür. 

‘Işk zühdüm haylıga ot salsa tang yok kim bu berk  

Dehr ara köp beyle takvî kârvânın örtedi (B. V. G. 613/6) 

(Aşk, zühdümün atına/zümresine ateş salsa buna şaşılmaz, bu şimşek dünyada böyle takva kervanını çok 

yaktı.) 

7.8. Takva Nuru  

Şair, ruhu aydınlatığını düşündüğü takvayı nur (ışık) olarak hayal etmiştir. 

Rûh anglap cebhesidin nûr-ı takvî lem’asın 

‘Akl tapıp zâtıdın ‘ilm ü sa’adet savletin (B. V. K. 660/23) 

(Ruh bir bakıma takva ışığının parılıtısını anlamış; akıl onu özünden, ilim ve saadet ise atılganlığından 

bulmuş.) 

7.9. Takva Mihneti  

Allah’a olan sevgi, saygı yahut korku sebebiyle nefsin isteklerini kısıtlamak sabır gerektiren zor bir iştir. 

Bu bakımdan aşağıdaki beyitte oruç ve takva gönüldeki sıkıntı olarak görülmüştür. 

Kilgen irmiş meh-veşim bayram hilâlin körgeç ok  

Zâyil iylerge köngüldin savm u takvî mihnetin (B. V. K. 660/42) 

(Bayram hilalini görünce ay yüzlüm gönülden oruç ve takva zahmetini yok ederek hemen gelirmiş.)  

      7.10.Takva Harmanı  

Kolay tutuşması bakımından takvanın harman olarak düşünüldüğü beyitte takva ehlinin ibadet ve taatı 

neticesinde elde edeceği sevabın bir anda yok olabileceği gerçeği anımsatılmıştır. 

Kaysı takvî hırmenin fısk otıdın köydürmedim  

Kaysı tevbe nahlini nefs ilgidin sındurmadım (F. K. G. 427/1) 

(Hangi takva harmanını günah ateşiyle yakmadım, hangi tevbe fidanını nefs elinden kırdırmadım?) 

      7.11.Aşk Takvası 

Nevâyî’nin Türkçe divanlarında genellikle aşk ve takva iki karşıt kavram olarak algılanmıştır. Aşağıdaki 

beyitte gönül, aşk takvasında ilerlemek isteyen bir zahit olarak düşünülmüştür. 

Takvî-yı ‘ışk ara çü ‘azîmet tiler köngül 

Evvel kirek ki ber-taraf itseng barı ruhas (N. Ş. G. 272/6) 

(Gönül aşk takvası içinde yol almak ister, önce onun önündeki tüm engelleri kaldırman gerek.) 

      7. 12. Takva Mülkü 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 23-42  Doi No. https://doi.org/10.32955/jsml2026211197   

39 
 

Sevgilinin güzellik unsurlarının din, züht ve takva ile ilişkisine değinilen aşağıdaki beyitte sevgilinin 

gözleri din yolunu kesen eşkıya, züht ve takva ise ülke olarak tasavvur edilmiştir. 

Tâ karakçı közlering dîn yolını urdılar 

Zühd ü takvâ mülkidin kilmedi bir kârvân (N. Ş. G. 445/4) 

(Yağmacı gözlerin din yolunu kestikleri için züht ve takva yurdundan bir kervan gelmedi.) 

       7. 13. Takva Kafdağının Ankası 

Anka, Kafdağında yaşadığına inanılan esfanevi kuştur. Klasik Türk şiirinde Kaf, varlık âlemini kuşatan bir 

dağ olarak düşünülmüştür (Schimmel, 1999, s. 408; Pala, 2003, s. 261). Aşk-takva ilişkisinin söz konusu 

edildiği beyitte, aşkın hevaya düşkün sivrisinekleri akıl ve takva kafının ankasını azık yapar denilerek 

aşkın akıl ve takvayı yok ettiği ifade edilmiştir. 

Ni hevâyîdür hevâsı ‘ışk kim her peşşeî  

Tu’me eyler ‘akl u takvâ kâfınıng ‘ankâsıdın (N. Ş. G. 469/4)  

(Aşk öyle hevâyîdir ki onun her bir sivrisineği akıl ve takva kafının ankasını kendine azık eyler.) 

       7. 14. Takva Yolu  

Tasavvuf edebiyatına göre takva (züht) ve aşk kişiyi sevgiliye (Allah) ulaştıran iki yoldur. Takva; korku 

ve saygı duyarak veya Allah’ın vadettiği nimetlere kavuşmak arzusuyla tercih edilen bir yoldur. Tasavvuf 

edebiyatında bu yola pek rağbet gösterilmeyip muhabbetle vuslata ermek yani aşk, daha muteber 

görülmüştür. Aşağıdaki beyitlerde züht ve takva kişiyi Allah’a ulaştıran bir yol olması bakımından söz 

konusu edilmiştir. 

Anıng dik zühd ü takvâ yolını urdung çıkıp ösrük  

Ki tüşti yüz mining pârsâ hammârlıglarga (N. Ş. G. 571/5) 

(Esrik bir şekilde çıkıp onun gibi züht ve takva yolunu kestin, böylece yüz binlerce sofu meyhaneciliğe 

(mürşit) düştü [razı oldu].) 

Sevgiliye kavuşmak için varlıktan (masiva) geçmek gerekir. Buna tasavvufta fena makamı denir. Yol 

olarak tasavvur edilen takva aşağıdaki beyitte varlıkla ilişkilendirilmiştir. Vuslata ermek için varlıktan ve 

maddeden kurtulmak gerekir. Bu sebeple takva, kişiyi vuslata erdiremez. 

Vaslıng ikbâlini takvî yolıdın 

Tiledim tutmadı ol çunki vücûd (F. K. T. 688/III-27) 

(Sana kavuşmanın ikbalini takva yolunda arzu ettim, o varlıkla ilgili olduğundan tutmadı.) 

        7. 15. Takva Çürüğü  

Mutasavvıflara göre gönülde sadece Allah sevgisi olmalıdır, onun dışındaki her şey çerçöp gibidir. Gönlün 

bunlardan temizlenmesi gerekir. Bunlar aynı zamanda kesrettir. Aşk, kişiyi Allah’a ulaştıran bir yoldur. 

Takva yolu ise sağlam bir yol değildir. Çirmek, “Kurumak, buruşmak, füsürde olmak, çürümek” (Ünlü, 

2013, s. 252); çirim ise “(1) buruşuk, (2) pis, kir, irin” (Durgut, 1995, s. 326) manasına gelmektedir. 

Aşağıdaki beyitte de aşk yüceltilmiş, züht ve takva çürüğü çokluk bakımından çerçöple ilişkilendirilmiştir. 

Ayrıca Maide Suresi’ndeki “(Ey Muhammed!) De ki: “Pis ile temiz bir olmaz. Pisin çokluğu hoşuna gitse 

bile. Ey akıl sahipleri! Allah’a karşı gelmekten sakının ki kurtuluşa eresiniz.” (Mâide, 5/100) ayete mana 

iktibası yapılmıştır. 

Berkdin lem‘a vü hâşâk u hasîdin kûh kûh  

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197


Mesnevî- i Şerif’te ve Ali Şîr Nevayî’nin Türkçe Divanlarında…/ Muhterem Saygın   Jan. 2026, 2 (1), 23-42 

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197  

‘Işk yalguz zühd u takvâ çirmekidin hayl hayl (N. Ş. G. 383/4) 

(Şimşekten [bir] ışık [olur], çerçöp dağ dağdır. Aşk tek başınadır, züht ve takva çürüğünden ise sürü sürü 

[vardır.])   

SONUÇ 

Mesnevî-i Şerif’te takva ile ilgili metaforlar daha çok takvanın sözlük anlamına dair anıştırmalar üzerine 

teşekkül etmiş, takvanın insanı günahtan koruma hususiyeti vurgulanmıştır. Mesnevî’de takvanın övgü 

unsuru olarak kullanıldığı durumlar da mevcuttur. Takva sahibi olduğu düşünülen bazı mutasavvıflardan 

övgüyle bahsedilmiştir. Söz konusu eserde takva; kan, atlas/elbise, can, renk, yeşillik, top (gûy) ve hamam 

olarak tasavvur edilmiştir. En çok tercih edilen metafor takva atlası/takva elbisesidir (% 25).  

Ali Şîr Nevâyî’ye göre takva riyasız olmalıdır aksi halde züht, takva ve taat tasavvuf değildir. Temiz 

kulluk ve güzelliğin kaynağı riyasız takvadır. Ali Şîr Nevâyî Türkçe divanlarında takvayı kelimenin 

sözlük ve terim anlamını da anımsatarak İslam, din, iman, küfür, isyan, akıl, ilim,  taat, fısk (fücur), riya, 

züht, tevbe, sabır, fena, fenafillah, feyz, gibi din ve tasavvuf terimleriyle ilişkilendirerek ele almıştır. O, 

nasihat üslubuyla yazdığı şiirlerinde takvayı ömrün yaşlılık dönemiyle ilişkilendirilmiş; gençliğini günah 

işleyerek geçirip takva gerektiren işler yapmayan kişilerin pişmanlık ve hayıflanmalarını, yaşlılık 

döneminde takva gerektiren ameller yapmak gerektiğini, gençlikte takva sahibi olmanın zor olduğunu 

ifade etmiştir. 

İslam edebiyatı geleneğide hakiki imana ulaşma çabası genel olarak iki tip üzerinden anlatılmıştır. 

Bunlardan rint, muhabbet ve aşk vasıtasıyla hakiki imana erişmeyi amaçlarken zahit (sofu, şeyh) ise züht 

ve takva aracıyla bu hedefe ulaşmaya çabalar. Bu bakımdan Ali Şîr Nevâyî’nin Türkçe divanlarında takva 

ile ilgili en çok üzerinde durulan husus, takvanın aşk ile zıt bir biçimde konumlandırılmasıdır. Buna göre 

aşk, sevgili, sevgilinin güzellik unsurları takvanın önünde bir engeldir. Şair bir beyitte takva ile aşkı 

meczetmiş, aşk takvası metaforunu kullanmıştır. 

Nevâyî’nin Türkçe divanlarında farklı bağlamlar çerçevesinde takva; dehşet/âfet, aşk, ev/hankâh (tekke), 

put, hırka/örtü, bereket, süvari, kervan, nur, mihnet, harman, mülk (ülke), Kafdağının ankası, yol ve 

çürümüş bir varlık olarak tasavvur edilmiştir. Takvayla ilgili en çok oluşturulan metaforlar takva 

dehşeti/takva âfeti (%10), takva evi/takva hankahı (%10), takva hırkası/takva örtüsü (%10), takva süvarisi 

(%10) ve takva yoludur (%10). 

Ali Şîr Nevâyî’nin Türkçe divanlarında oluşturlan takva metaforları, Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî’nin 

Mesnevîsindeki takva metaforlarından daha çeşitlidir. Bu durum Mesnevî’nin bir nasihat kitabı olmasıyla 

izah edilebilir. Zira iki sanatkârın eserlerini yazma amaçları farklıdır.   

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî ile Ali Şîr Nevâyî’nin söz konusu eserlerinde takva konusunda ortak metafor, 

bu kavramın bir elbise olarak düşünülmesidir. Bu ortaklık kültürümüzün iki güzide şahsiyetinin 

eserlerinde Kur’an-ı Kerim’in üslup özelliğinden faydalanmış olmasından kaynaklanmaktadır. Nitekim bu 

ifade Kur’an-ı Kerim’de (A’râf, 7/26) zikredilmiştir. Aynı şekilde Kur’an-ı Kerim’de pek çok ayette geçen 

takva sahipleri tabiri de iki sanatkâr tarafından pek çok kez iktibas edilmiştir.  

 

KAYNAKÇA 

Akalın, Şükrü Halûk vd. (2011), Türkçe Sözlük, Ankara, Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Arpaguş, Sâfi (2008), Mevlânâ ve İslâm, İstanbul, Vefa Yayınları. 

Ateş, Süleyman (1988). Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsîri, C. 1, İstanbul, Yeni Ufuklar Neşriyat.  

Bilmen, Ömer Nasuhi (1967), Dinî ve Felsefî Ahlâk Lügatçesi, İstanbul, Bilmen Basımevi.  



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 23-42  Doi No. https://doi.org/10.32955/jsml2026211197   

41 
 

Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed bin İsmail bin İbrâhim el-Cu’fî (1413/1992), el-Câmiu’s-Sahîh, İstanbul, 
Çağrı Yayınları.  

Cebeci, Oğuz (2013), Metafor ve Şiir Dilinin Yapısal Özellikleri, İstanbul, İthaki Yayınları. 

Cebecioğlu, Ethem (2010), Tasavvuf Klasikleri, İstanbul, Erkam Matbaacılık.  

Cebecioğlu, Ethem (2014), Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Ankara, Otto Yayıncılık.  

Ceyhan, Semih (2004), “Mesnevî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, c. 29, s. 325-334.  

Davudoğlu, Ahmed (1977), Sahîh-i Müslim Tercüme ve Şerhi, İstanbul, Sönmez Neşriyat.  

Devellioğlu, Ferit (2003), Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Ankara, Aydın Kitabevi.   

Doğan, Muhammed Nur (2008). “Divan Şiirinde Şarap Metaforları”, Türk Dili ve Edebiyatı, S.38, s. 68-86. 

Durgut, Hüseyin (1995), Şeyh Süleyman Efendi-i Buhârî Lügât-ı Çağatay ve Türkî-i Osmânî (Cild-i Evvel), 
Yüksek Lisans Tezi, Trakya Üniversitesi. 

Ebû Abdirrahmân Ahmed bin Şuayb (1992), Sünenü’n-Nesâî, İstanbul, Çağrı Yayınları. 

Ebû Dâvûd, Süleymân bin el-Eş’as bin İshâk el-Ezdî es-Sicistânî (1409/1988), Sünenü Ebî Dâvûd, (Thk. 
Kemâl Yûsuf el-Hût), Beyrût, Müessesetü’l-Kütübi’s-Sekafiyye.   

Erginli, Zafer (2006), Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, İstanbul, Kalem Yayınları.  

İbn Mâce, Muhammed bin Yezîd (1992), Sünenu İbn Mâce, İstanbul, Çağrı Yayınları.   

Kaçalin, Mustafa Sinan (2011), Niyâzî Nevâyî’nin Sözleri ve Çağatayca Tanıklar El-Lügâtu’n-Nevâiyye ve’-
İstişhâdâtü’l-Çaġatâ’iyye, Ankara, Türk Dil Kurumu Yayınları.   

Karabey, Turgut (2017). Nesîmî Hayatı-Sanatı-Eserleri-Bazı Şiirlerinin Açıklamaları. Ankara: Akçağ 
Yayınları. 

Karaman, Hayrettin vd. (2014). Kur’an Yolu Meâli, Ankara, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 

Kanar, Mehmet (2010). Arapça-Türkçe Sözlük, İstanbul, Say Yayınları. 

Kartal, Ahmet (2021). Lügat-i Nâcî, Türk DilmKurumu Yayınları, Ankara.  

Kuşeyrî (1978), Kuşeyrî Tasavvufun İlkeleri I (Risâle-i Kuşeyrî), (Çeviren: Tahsin Yazıcı) İstanbul, Kervan 
Kitapçılık. 

Lakoff, George ve Johnsen, Mark (2015), Metaforlar (Hayat, Anlam ve Dil), (Çeviren: Gökhan Yavuz Demir) 
İstanbul, İthaki Yayınları. 

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (1995), Mesnevî I, (Çeviren: Veled İzbudak), İstanbul, Millî Eğitim Bakanlığı 
Yayınları.  

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (1995), Mesnevî II, (Çeviren: Veled İzbudak), İstanbul,  Millî Eğitim Bakanlığı 
Yayınları.  

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (1995), Mesnevî III, (Çeviren: Veled İzbudak), İstanbul,  Millî Eğitim Bakanlığı 
Yayınları.  

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (1995), Mesnevî IV, (Çeviren: Veled İzbudak), İstanbul,  Millî Eğitim Bakanlığı 
Yayınları.  

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (1995), Mesnevî V, (Çeviren: Veled İzbudak), İstanbul,  Millî Eğitim Bakanlığı 
Yayınları.  

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197


Mesnevî- i Şerif’te ve Ali Şîr Nevayî’nin Türkçe Divanlarında…/ Muhterem Saygın   Jan. 2026, 2 (1), 23-42 

https://doi.org/10.32955/jsml2026211197  

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (1988), Mesnevî VI, (Çeviren: Veled İzbudak), İstanbul, Millî Eğitim Bakanlığı 
Yayınları.  

Muallim Nâcî (2021). Lügat-i Nâcî, (Hazırlayan: Ahmet Kartal), Ankara, Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Muratoğlu, Atillâ (2018), Sabır, Konya, Damla Ofset Anonim Şirketi.  

Mütercim Âsım Efendi (2013), El-Okyânûsu’l-Basît fî Tercemeti’l-Kâmûsi’l-Muhît Kâmûsu’l-Muhît 
Tercümesi, (Hazırlayan: Mustafa Koç, Eyyüp Tanrıverdi), İstanbul, Türkiye Yazma Eserler Kurumu 
Başkanlığı Yayınları.   

Onay, Ahmet Talât (2016), Açıklamalı Divan Şiiri Sözlüğü Eski Türk Edebiyatında Mazmunlar ve İzahı, 
(Hazırlayan: Cemal Kurnaz), Ankara, Berikan Yayıncılık. 

Öngören, Reşat (2004), “Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, c. 29, s. 
441-448.  

Pala, İskender (2003) Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü. İstanbul: LM yayınları.   

Rahimi, Ferhad (2016), Fethali Kaçar’ın Çağatay Türkçesi Sözlüğü, Doktora Tezi, Ankara: Gazi Üniversitesi.  

Redhouse, James W. (2016). Müntahabât-ı Lügât-i Osmâniyye. Haz. Recep Toparlı, Betül Eyövge Yılmaz, 
Yaşar Yılmaz. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları.   

Redhouse James (2016), Müntahabât-ı Lügât-i Osmâniyye, (Hazırlayan: Recep Toparlı, Betül Eyövge 
Yılmaz, Yaşar Yılmaz), Ankara, Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Saygın, Muhterem (2022). Ali Şîr Nevâyî’nin Garâ’ibü’s-Sıgar Adlı DivanınınTahlili. Doktora Tezi, Denizli: 
Pamukkale Üniversitesi.  

Saygın, Muhterem (2023). Ali Şîr Nevâyî’nin Garâ’ibü’s-Sıgar Adlı Divanında Allah Tasavvuru, TÜRÜK 
Uluslararası Dil, Edebiyat ve Halkbilimi Araştırmaları Dergisi, Sayı/Issue: 34, s. 190-225. 

Schimmel, Annemarie (1999). İslam’ın Mistik Boyutları. Çev. Ergun Kocabıyık. İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Şemseddin Sami (1978), Kâmûs-ı Türkî, İstanbul, Çağrı Yayınları. 

Taberî, Muhammed bin Cerîr (2000), Câmiu’l-beyân fi te’vîli’l-Kur’ân, (Thk: Ahmed Muhammed Şâkir), 
b.y. Müessetü’r-risâle.  

Tatcı, Mustafa (2016).  UNESCO 2016 Hoca Ahmed Yesevî Yılı Anısına Dîvân-ı Hikmet Hoca Ahmed Yesevî, 
Hoca Ahmet Yesevi Uluslararası Türk-Kazak Üniversitesi İnceleme - Araştırma Dizisi, Yayın No: 29, ISBN: 
978-9944-237-35-2, Ankara.   

Tirmizî (1356/1937-1382/1962), el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ: Sünenü’t-Tirmiẕî, (Nşr: Ahmed Muhammed Şâkir), 
Kahire, V, 736, 738. 

Uludağ, Süleyman (2010), “Takva”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, c. 39, s. 484-486. 

Ünlü, Suat (2013), Çağatay Türkçesi Sözlüğü, Konya, Eğitim Yayınevi. 

Yardım, Ali. (2008), Mesnevî Hadîsleri, İstanbul, Damla Yayınevi. 

 


