Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 23-42 Doi No. https://doi.org/10.32955/jsmi2026211197

Mesnevi- i Serif’te ve Ali Sir Nevayi’nin Tiirkce Divanlarinda Takva Metaforlar:

Metaphors of Piety in the Mathnavi-I Sharif an Ali Sher Navoi's Turkish Divans

Muhterem SAYGIN!
Email: muhteremsaygn213@gmail.com
Orcid No: https://orcid.org/0000-0002-2336-5139

OZET

Kainatta her sey bir ol¢li ve denge iizerine tesis edilmigtir. Bu durum tasavvufta alem-i sugra diye
nitelendirilen, ruh ve bedenden olusan insan i¢in de gegerlidir. Maalesef glinlimiizde madde-mana dengesi,
madde lehine bozulmaya baslamistir. Bdylece nefsinin hevesleri pesinde kosan, vicdani degerlere yabanci,
tiiketim odakli ve doyumsuz bir insan tipi ortaya ¢ikmaktadir.

Sozcilik anlami korunmak, sakinmak olan takva Allah’tan korkarak onun yasakladiklarimi terk etmek;
Allah’in rizasim1 kazanmak i¢in onun emirlerini yerine getirmek manasma gelen bir din ve tasavvuf
terimidir. Takva, Islamiyet’te ve tasavvufta miihim bir yere sahiptir. Kisaca takva, kulun Allah korkusuyla
veya ona saygl duyarak nefsini dizginleyebilmesidir. Bu bakimdan takva, kisiyi nefsinin esiri olmaktan
koruyan bir kalkan gibidir.

Mevlana Celaleddin-i Rimi’nin (1207-1273) dini tasavvufi dgiitleri igeren Mesnevi adli eseri, insanlar
tarafindan ¢ok begenilmis ve bu eserin baska dillere pek ¢ok kez ¢evirileri yapilmistir. Ayrica, Mesnevi
sozliikleri ve serhleri de hazirlanmistir. Mesnevi’de Mevlana Celaleddin-i Rami, Islam’da ve tasavvuf
kiiltiirtinde miihim bir yere sahip olan takvaya 6nemi nispetinde yer vermistir. Metafor, sanatkarlarin dile
estetik bir hususiyet kazandirma yontemlerinden biridir. Bu c¢alismanin hedeflerinden biri Mevlana
Celaleddin-i Rimi’nin Mesnevide takvayr nasil algilandigini, anlamlandirdigini ve anlattigini ortaya
koymak; s6z konusu eserde gecen takvayla ilgili metaforlar1 agiklamaktir.

Ali Sir Nevayi (1441-1501), edebiyatimizin giizide sahsiyetlerindendir. O; Gara’ibii’s-Sigar, Nevadirii’s-
Sebab, Bedayi’u’l-Vasat ve Fevayidii’l-Kiber adli divanlarinda takva kavramina kapsamli bir sekilde yer
vermis, takvayir farkli hayal ve tasavvurlar iginde ele almistir. Bu g¢aligmanin diger amact Ali Sir
Nevayi’'nin yukarida adi gecen dort Tiirkge divaninda takvay1 hangi hayal ve tasavvurlar ¢ergevesinde ele
aldigim agiklamak, s6z konusu divanlarda takva hakkinda olusturulan metaforlar tetkik etmektir. Ayrica
tablo ve grafikler yardimiyla Mevlana Celaleddin-i Rimi ve Ali Sir Nevayi’nin takva hakkinda
olusturduklar1 metaforlar karsilastirilmakta, farklilik ve benzerlikler tespit edilerek bazi ¢ikarimlarda
bulunulmaktadir.

Anahtar Kelimeler: Mevlana Celaleddin-i Rimi, Mesnevi, Ali $ir Nevayi, Takva, Metafor.

ABSTRACT

Taqwa, meaning to protect or abstain, is a religious and Sufi term that conveys the idea of fearing God,
abandoning what He has forbidden, and fulfilling His commands to earn His approval. Tagqwa holds a
significant place in Islam and Sufism. In short, taqwa is the ability of a servant to restrain their desires
through fear of God or respect for Him. In this respect, taqwa is like a shield that protects a person from
becoming a slave to their desires.

L Dr. MillT Egitim Bakanligi, Denizli/Merkezefendi Nalan-Mustafa Kaynak Bilim ve Sanat Merkezi, Denizli-TURKIYE

23


https://doi.org/10.32955/jsml2026211197
mailto:muhteremsaygn213@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2336-5139

Mesnevi- i Serif’te ve Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e Divanlarinda.../ Muhterem Saygin Jan. 2026, 2 (1), 23-42
https://doi.org/10.32955/jsmi2026211197

Mevlana Jelaleddin-i Rimi's (1207-1273) Mathnavi, a work containing religious Sufi advice, was highly
acclaimed and has been translated into many languages. Mathnavi dictionaries and commentaries have
also been prepared. In the Masnavi, Mevlana Jeldleddin-i RGmi emphasizes the importance of piety, which
holds a significant place in Islam and Sufi culture. Metaphor is one-way artists imbue language with an
aesthetic quality. One of the objectives of this study is to reveal how Mevlana Jelaleddin-i Rimi perceives,
interprets, and describes piety in the Masnavi, and to explain the metaphors related to piety found in the
work.

Ali Sher Navoi (1441-1501) is one of the distinguished figures of Turkish literature. In his divans
(Gara'ibii's-Sigar), Nevadirii’s-Sebab, Bedayi'u'l-Vasat, and Fevayidii’l-Kiber), he comprehensively
addressed the concept of piety, exploring it within various imaginations and conceptions. Another aim of
this study is to explain the framework within which Ali Sher Navoi addressed piety in the aforementioned
four Turkish divans and to examine the metaphors related to piety created in these divans. Furthermore,
the metaphors of piety created by Mevlana Jelaleddin-i Rimi and Ali Sher Navoi are compared using
graphics, highlighting differences and similarities and drawing conclusions.

Keywords: Mevlana Jelaleddin-i Rimi, Mathnavi, Ali Sher Navoi, Piety, Mataphore.

GIRIS

Takva, Allah’in emir ve yasaklarina uyma konusunda kiginin tagidig1 hassasiyettir. Takvay1 sadece dinin
hiikiimlerine uyma konusunda hassas davranmak olarak degerlendirmemek gerekir. Miisliiman nasil ki
gayrimiislimlerin {ilkesinde gida maddelerinin icerisinde alkol veya domuz eti olup olmadig1 konusunda
kil kirk yartyorsa ve bunu takvanin bir geregi olarak goriiyorsa riigvet, vakif mallari, velayet, vesayet,
miras gibi konularda, is¢i-is veren iligkilerinde, okul, hastahane ve kamuya ait mallar konusunda da titiz

davranmak zorundadir. Tabiata ve canlilara saygi duymak ve onlara zarar vermemek takva kavrami
cercevesinde degerlendirilmelidir (Uludag, 2010, s. 485).

Mesnevi-i Serif kamil insan, erdemli toplum siariyla insanin ve toplumun tekamiiliinii saglamak igin
yazilmis bir eserdir. Mevlana Celdleddin-i RGm1 bunu Mesnevi-i Serif’in ilk cildindeki 6nsézde sdyle dile
getirmistir: “Stiphe yok ki Mesnevi géniillere sifadir, hiiziinleri gideriv, Kur’an’t apacik bir hale koyar,
riziklarin bolluguna sebebolur, huylar: giizellestirir” (Mesnevi, 1/ Onsdz). Yine Abdurrahman-1 CAmi’nin
Mevlana icgin soOyledigi “Peygamber degil fakat kitabi vardir” sozii Mesnevi’nin bu islevini
hatirlatmaktadir (Ceyhan, 2004, s. 326). Mesnevi’de lizerinde Onemle durulan din ve tasavvuf
terimlerinden biri de takvadir. Mevlana bu kavrami etkileyici bir bi¢cimde anlatabilmek igin bazi
metaforlardan yararlanmistir. Caligmanin hedeflerinden biri Mesnevideki takva metaforlarinin mahiyetini
aciklamakti. Bu calismada Mesnevi’den yapilan alintilar, Veled (Celebi) izbudak’in Mesnevi
terclimesinden alinmistir.

Islam edebiyati geleneginde din ve tasavvuf terimleri sairler tarafindan ayrintil bir sekilde edebi eserlerde
islenmistir. Ali Sir Nevayi Gard’ibii’s-Sigar, Nevadirli’s-Sebab, Bedayi’u’l-Vasat ve Fevayidii’l-Kiber
adli divanlarinda takvayi, ask kavramiyla da iligkilendirerek farkli tasavvurlar gercevesinde ele almistir.
Sairin bagvurdugu yontemlerden biri de metaforlardir. Caligmanin amaglarindan bir digeri de s6z konusu
eserlerdeki takva metaforlarini agiklamak ve Mevnevi-i Serif’te olusturulan takva metaforlariyla benzerlik
ve farkliliklar1 ortaya koymaktir.

1. islam ve Tasavvufta Takva

Islam’in esas1 iyiligi emretmek kotiiliigii nehy etmektir. Dolayisiyla takva iyiligi emir, kotiiliigii nehiy
konusunda kulun hassas davranmasi ve bu konuda kaygilanmasidir. Takva, korumak, korunmak,
sakinmak, saygi gostermek, itaat etmek, dindar olmak, korkmak, ¢ekinmek manasina gelen vikaye
masdarindan gelmektedir (Uludag, 2010, s. 484).



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 23-42 Doi No. https://doi.org/10.32955/jsmi2026211197

Tiirkge sozliikte takva “1. Allah’tan korkma. 2. Dinin yasak ettigi seylerden sakinip buyurduklarini yerine
getirme, ziiht” denilerek tanimlanmistir (Akalin vd. 2011, s. 2254). Osmanlica-Tiirk¢e Ansiklopedik Ligat
adli eserde ““Allah’tan korkma Allah korkusuyla dinin yasak ettigi seylerden ka¢inma” (Devellioglu, 2003,
s. 1028), Kamis-1 Tiirki’de “Allah’tan korkup menhiyattan c¢ekinme, tevakki, perhizkarlk, ziiht”
(Semseddin Sami, 1978, s. 336), Miintahabat-1 Liigat-i Osmaniyye adli sozliikte “Gilinahtan sakinmak,
kendini gozetmek, Allahiiteala hazretlerinden korkmak” (Redhouse, 2016, s. 474), Liigat-i Naci’de
“Cenab-1 Hak’tan sakinma, mahafetu’llah ile menahiden tevakki” (Kartal, 2021, s. 686) Arapca-Tiirkce
Sozliikte “Allah korkusu” (Kanar, 2010, s. 208) denilerek tarif edilmistir.

Dini ve Felsefi Ahlak Liigatcesi’nde giinah islemekten ve ilahl cezadan sakinmak, Allah’in emir ve
yasaklarina uymak, seriatin adabina uygun davranmak denilerek agiklanmis; takvanin insanin suretini
tezyin, siretini tenvir, uhrevi saadetini temin edecegi ifade edilmistir (Bilmen, 1967, s. 28).

Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sozliigii'nde kelimenin Arapga korkma, sakinma ve kaygilanma
anlamina geldigi sdylenmis, dini derin bir anlayigsla yasama ve dinde hassaslik olarak tanimlanmis,
takvanin dis1 Allah’in hududunu muhafaza etmek, ici ise ihlas ve niyet olarak goriilmiistiir. Ayrica ayni
eserde takvanin “I. Avamin takvasi: Bu sahibini ebedi cehennemden korur, 2. Havassin takvasi: Sahibini
cehenneme girmekten korur. 3. Ehassin takvasi: Sahibinin cennette derecesini yiikseltir ve Allah’t
miisahedeye ldyik kilar” denilerek takvanin lige ayrildig1 belirtilmistir (Cebecioglu, 2014, s. 472).

Kur’an-1 Kerim’de takva, Allah katindaki gergek tstiinliik 6l¢iitii (Hucurat, 49/13), azik edinen i¢in azigin
en hayirlist (Bakara, 2/197), insanlar i¢in bir ortii ve ziynet elbisesi (A’raf, 7/26) olarak nitelendirilmistir.

Yiice Kur’an’in Cagdas Tefsiri adl1 eserde takvanin Arapgada canli bir varligin disaridan gelen tehlikelere
kars1 kendini korumasi anlamina geldigi sdylenmistir. Kur’anda bu kelimenin insan1 manevi azaptan ve bu
azaba siiriikleyecek davramiglardan korunmak anlaminda kullanildigi belirtilmigtir. Ayni1 eserde takvanin
Kur’an’da ii¢ farkli manada kullanildig: ifade edilmistir. Bunlardan birincisi sirkten korunmak, ikincisi
Islam’a girdikten sonra biiyiik veya kii¢iik giinahlardan sakinmak, iiciinciisii ise kalbi, mesgul edecek her
seyden temizleyip Allah’a tam yonelmek anlaminda saf dindarlig1 karsiladig: ifade edilmistir (Ates, C. 1
1988, s. 99).

Takva ile ayn1 kokten olan ittika, taki, etkd, miittaki gibi diger tiirevleri ve bunlarin fiil bigimleri Kur’an-1
Kerim’de 285 yerde ge¢mektedir. Takva kelimesi ise Kur’an-1 Kerim’de 17 ayette zikredilmistir. Genel
olarak miifessirler takvaya sozcilik anlamindan hareketle “Allah’tan korkun” manasini vermislerdir. Takva,
s0z konusu edilen anlam1 icermekle birlikte sevenin sevdiginin gonliinii incitmekten ¢ekinmesi, yaratana
kars1 saygi ve sorumluluk duyma hassasiyetini de ifade etmektedir. Dolayisiyla bu kavrami “Allah bilinci,
Allah’a karsi sorumluluk bilinci” baglaminda da diislinmek miimkiin goriinmektedir. Takva sahibi
anlamina gelen miittaki sozciigii Kur’an-1 Kerim’de 48 ayette gecer. Bu ayetlerde takvanin faziletlerinden,
takva sahiplerinin 6zelliklerinden ve onlara verilecek miikafatlardan bahsedilmistir (Uludag, 2010, s. 484).

Takva ile ilgili pek ¢ok hadis nakledilmistir. Bu hadislerden bazilar1 sunlardir: “Miimin Allah’a duydugu
saygt nisbetinde O ’nun katinda degerlidir” (Buhari, Menakib, 1; Mislim, Feza’il, 168). “Hz. Peygamber
insanlar icinde en ¢ok takvdya sahip kimsedir” (Buhari, I"tisam, 27; Miislim, Styam, 74). Bir kutsi hadiste
evliyanin takva sahibi miiminler oldugu ifade edilmistir (EbG Déavid, Fiten, 1). Takva ile ilgili olarak bir
hadiste siipheli olan seylerin terkedilip siipheli olmayanlara yonelinmesi tavsiye edilmistir (Buhari, Biiyt,
3; Tirmizi, Kiyamet, 60; Ebla David, Biiyl, 3). Yine giinah islemekten sakinmayla ilgili olarak “Giinah
seni rahatsiz eden ve gonliine yatmayan seydir” denilmistir (Mislim, Birr, 14; Tirmizi, Ziihd, 52). Hz.
Peygamber eliyle gogsiine isaret ederek, “Takvd buradadir” demis (Miislim, Birr, 32; Tirmizi, Birr, 18) ve
“Allahim, nefsime/kalbime takvasini ver!” diye dua etmistir (Miislim, Zikir, 73; Nesai, “Isti’aze, 13).
Peygamberimiz takva sahibi bir miiminin ahlakinin da giizel olacagini sdylemistir (Tirmizi, Birr, 55).

2. Diger Kavramlarla iliskisi

Insan kendisine, ailesine, cevresine, dogaya, i¢inde yasadig1 topluma ve yaraticiya karsi sorumludur.
Dolayisiyla insan, Allah’a sayginin yani takvanin sonucu olarak onun yarattiklarina da saygi gostermelidir.

25


https://doi.org/10.32955/jsml2026211197

Mesnevi- i Serif’te ve Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e Divanlarinda.../ Muhterem Saygin Jan. 2026, 2 (1), 23-42
https://doi.org/10.32955/jsmi2026211197

Aile i¢inde, komsuluk iligkilerinde, trafikte, sokakta, kamu kurumlarinda, aligveriste, is yasaminda kisaca
sosyal yasamin her alaninda birbirimizin haklarina ve dogadaki canlilara karst saygili ve adil olmaliyiz.
Nitekim Kur’an-1 Kerim’de “Ey iman edenler, adil sahitler olarak Allah i¢in hakki ayakta tutun. Bir
topluluga olan kininiz, sizi adaletten alikoymasin. Adalet yapin. O takvaya daha yakindir” (Maide, 5/8)
denilmistir. Hak, hukuk konusunda titiz davranmak, kul hakkini gézetmek takvanin geregidir.

I¢ disipline sahip olamamak ve 6z denetimi saglayamamak giiniimiiz insaninin miihim sorunlarmdandir.
Kisinin Allah’tan korkarak veya ona saygi duyarak nefsinin isteklerini sinirlandirabilmesi yani gergek
manada takvaya sahip olmasi insanda 6z denetim ve i¢ disiplinin olusumuna katk1 saglar.

Allah’a inanmayan bir insanin takva sahibi olmasini bekleyemeyiz. Bu sebeple iman, takvanin 6n
kosuludur. Kur’an’da, “Eger miimin iseniz Allah’a kars1 takva sahibi olunuz” buyurularak (Maide, 5/11,
57, 88) takva ile iman arasindaki iligkiye isaret edilmistir (Uludag, 2010, s. 485).

Takva sozciigii, Kur’an-1 Kerim’de ii¢ anlamda kullanilmistir: Birincisi hasyet ve heybet manasidir. Allahu
Teala soyle buyurmustur: “Yalniz benden korkun” (Bakara, 2/41). “Allah’a dondiiriileceginiz bir giinden
sakmin” (Bakara, 2/281). Ikinci manasi taat ve ibadettir. Yiice Allah soyle buyurmustur: “Ey iman
edenler! Allah’tan hakkiyla korkun” (Al-i imran, 2/102). Bu ayetin tefsirinde ibn Abbas soyle demistir:
“Allah’a hakkiyla itaat edin.” Miicahid de soyle demistir: “Bu, itdat edip isyan etmemek; zikredip
(hatirlayip) unutmamak ve siikredip nankdr olmamaktir” Ugiincii manasi ise kalbin giinahlardan
temizlenmesidir. Iste bu hakiki takvadir (Erginli, 2006, s. 999).

Takva, kulun Allah’tan korkup ona sayg: duyarak nefsinin isteklerini kontrol etmesidir. Bu durum insam
giinahlardan sakinmaya, Allah’in yasakladiklarimi terk etmeye sevkeder. Ibn Ata sabri, nefsin arzularindan
uzak durmak diye tarif etmistir (Muratoglu, 2018, s. 46). Takva sahibi olmak zordur ve bu durum sabir
gerektirir,

Takva, kulun rabbine derin bir saygi duymasina vesiledir. Bu durum onun kalbinde edebi muhafaza
etmesini, eylemlerinde ve iligkilerinde edep g¢ercevesinde hareket etmesini saglar. Allah’in ve O’nun
siarlarinin tdzimi, takvadan kaynaklanir (Erginli, 2006, s. 193).

Havf, Arapcada korku anlamina gelir. Bir din ve tasavvuf terimi olarak “Allah’in kahrindan korkarak
dinde sabit olmak demektir Bunun ziddi recd (umma, iimidli olma) dw. Diger bir tarife gére havf,
yasaklanan seylerden ve giinahlardan utanmak ve bu hususta iiziintii duymak demektir.” (Cebecioglu,
2014, s. 199). Tasavvufta havfin ¢esitli makamlar1 oldugu ifade edilmistir: “Havfin ilk makami takvadir.
Bu makamda muttaki, sdlih ve amil olanlar bulunur. Havfin ikinci makami hazerdir (sakinmadir). Bu
makamda zahidler, vera ve husu sahipleri bulunur. Uciincii makam hasyettir. Bu makamda dlimler, abidler
ve muhsinler bulunur. Dérdiincii makam veceldir. Bu, zikredenlerin, muhbitlerin (goniilden Allah’a
baglananlarin) ve ariflerin makamidr. Besinci makam igfaktir (Rabb'e saygidan dolayr kotiiliikten
sakinmaktir). Bu, siddiklarin, sehidlerin, muhiblerin (sevenlerin) ve mukarrebin siifindan hususi
olanlarin makamidir. Bunlarin korkusu, ceza endisesiyle elde edilen seyleri gormekten degil, sifatin
sahibinden dolayr sifatlart bilmekten kaynaklaniy” (Erginli, 2006, s. 497). Bu aciklamalardan havf ve
recanin takvayla ilgili oldugu anlagilmaktadir.

Iffet, sehvet kuvvetinin akil ve seriat dogrultusunda terbiye edilmesidir (Erginli, 2006, s. 413). Dolayisiyla
Allahtan korkan, onun yasakladiklarindan ¢ekinen kisinin iffetini muhafaza etmesi beklenir.

Ibadetin iki sarti Vardly: Biri gayret ve c¢alisma neticesinde elde edilen iktisab, digeri ise sakinma
manasindaki ictinabdir. Iktisab taat fiilleri islemek, ictinab masiyyet ve kot islerden uzaklagsmaktir. Bu ise
takvadir (Erginli, 2006, s. 406). Dolayisiyla itaat, ibadet ve takva arasinda da miinasebet bulunmaktadir.

Islam dininin esas1 iyiligi yayma, kotiiliigii yasaklamadir. Allah’tan korkan ve Allah’in rizasim kazanmak
isteyen kisi bu anlayis tizere yasamini sekillendirmelidir. Bu sebeple takva sahiplerinin ihlasli, ahlakli ve
diiriist olmas1 beklenir. “Allah’in kuluna verdigi en giizel sey takvadir; biitiin faziletlerin kaynagi olan
takvanin temeli ihlastir. Takva giizel ahlak ve heldl lokmadir. Tevekkiil, riza ve sabir takvanin
gostergesidir” (Uludag, 2010, s. 486).



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 23-42 Doi No. https://doi.org/10.32955/jsmi2026211197

Tasavvuf terimlerinden vera’, takva ile hemen hemen ayni anlamdadir. Vera’ “Allah’tan korkarak siipheli
seylerden kaginmak, mubah ve mekruhlarda bile titiz davranmay1 ifade eder. Kulun gazab veya riza
halinde gayriy1 konugmamasi, biitiin gayretini Allah rizasina yoneltmesidir” (Cebecioglu, 2014, s. 524).
Takva ve vera’ sahipleri siirekli nefis muhasebesi yaparlar. Taat, havf, reca, vera’, nefs ve takva arasinda
sOyle bir iliski bulunmaktadir: “Tdat, kurtulusun yolu, ilim ise bu yolun rehberidir. Taatin aslh (temeli)
verd, veramin asl takva, takvamn asli nefs muhasebesi, nefs muhasebesinin temeli ise havf ve recddir”
(Erginli, 2006, s. 337).

Diinya hayati gecicidir. Kur’an-1 Kerim’de bu husus pek ¢ok ayette ifade edilmistir. Bu ayetlerden bazilari
sunlardir: “Diinya hayati, gurur metaindan baska bir sey degildir” (Al-i Imran, 3/185). “Diinyanin meta
azdwr.  Ahiret ise muttakiler icin daha hayirlidir...” (Nisa, 4/77). “Diinya hayati sadece bir oyun ve
eglenceden ibarettir” (En’am, 6/32). Takvayla ilgili bir diger terim de ziihttiir. Ziiht, kisinin diinyaya
ragbet gostermemesidir. Allah’tan korkan ve ona saygi duyan gercek takva sahipleri diinyaya karsi
perhizkar bir tutum iginde olurlar.

Kainat, Allah’in yarattig1 giizelliklerin miisahede edildigi bir yerdir. “Kdinat ve icindeki her sey nakistir.
Kitaptan nasil kdtip, yazar, tablodan nasil ressam akla gelirse, bu kdinati goriince de hemen hatira onu
yaratan gelmelidir. Zaten kainat, Allah’in bilinmesi igin yaratilmistir. Allah kendisini bildirmek igin
kdinatr halk etmistir” (Karabey, 2017, s. 146). Tasavvufta miisahede ve tefekkiir bir ibadet gibi telakki
edilmistir. Kulun Allah’in sonsuz kudretini miisahede ederek tefekkiir etmesi onun takvasini arttirir:
“Tefekkiirden miisahede ve takva neset eder” (Erginli, 2006, s. 269).

3. Bazi1 Mutasavviflara Gore Takva

Ibn Mesrik’a gére takva, Allah’a duyulan sayginin semeresidir. Allah’in yarattiklarma sayg1 gostermek,
Allah’a olan sayginin sonucudur. Kul bu saygiyla takvanin hakikatine erer. Muhasibi’ye gore kalpteki
gercek takva ibadetlerde Allah’in rizasini, beden ve organlarin takvasi ise hak, hukuk gozetmekten
ibarettir (Uludag, 2010, s. 486).

El-Nehreciri takvayr insanlart ahiret yurduna ulastiran bir vasita olarak diiglinmiis ve sO0yle demistir:
“Diinya deniz, dhiret de sahildir. Takva gemi, insanlar da yolcudur” (Kusayri, 1978, s. 109). Ciircani bu
terimi, “icabettiren fiillerden kendini uzak tutarak korunmak” seklinde tanimlamistir (Cebecioglu, 2014, s.
472).

Her konuda oldugu gibi takva hususunda da 0Sl¢iilii olmak gerekir. Ebl Osmén “takva tam hududunda
durmaktir. Bu hududun ne gerisinde kalmadir, ne de onu agmadir” (Kusayri, 1978, s. 119) demistir.

Takvanin kulun kalbine yerlesmesi gerekir. Bu hususta Ca’fer bin Muhammed “kul ile varlik arasinda
gerekli olan kulun kalbine takvanin yerlesmesidir. Takva kalbine yerlesince de oraya ilmin bereketi
konaklar ve kuldan diinya sevgisi gider” (Kusayri, 1978, s. 114) demistir.

Hoca Ahmet Yesevi; zahitlere ziiht, amel ve takvanin gerektigini (Tatci, 2016, s. 172), daima ziiht ve
takva eyleyenin Hakk’in didarin1 gérmeye nail olacagini (Tatci, 2016, s. 205), ahir zaman seyhlerinden
bahsettigi siirinde ise onlarn suretini diizeltip ziiht ve takva kilmayip i¢ alemlerini bozduklarin1 (Tate,
2016, s. 188) ifade etmistir.

Gazzali takvayr “miiminin iradesiyle kalbini kotiiliiklerden arindirmasi” seklinde tanimlamistir. Gazzali,
Kur’an’da takva kavraminin “hasyet ve havf” (el-Bakara 2/41), “itaat ve ibadet” (Al-i imran 3/102), “kalbi
giinahtan koruma” (en-Nur 24/52) anlaminda kullanildigina dikkat ¢ekmis; goziin, kulagin, dilin, kalbin ve
midenin takva bakimindan bes 6nemli organ oldugunu belirtmistir (Uludag, 2010, s. 486).

Ebt Ali Sakik Bin Ibrahim El-Belhi’ye gére bir insamin takvasi ii¢ seyde belli olur. Bir seyi alisinda, bu
seyden kendini alikoyusunda ve séziinde (Kuseyri, 1978, s. 65). Ebu’s-Seri Mansir Bin Ammar’a gore
takva ariflerin en giizel elbisesidir (Kuseyri, 1978, s. 79). Ebu’l-Favaris $Sah Bin Siica El-Kirmani’ye gore
takvanin alameti veradir. Veranin alameti ise siipheli seylerde durmaktir (Kuseyri, 1978, s. 92).

27


https://doi.org/10.32955/jsml2026211197

Mesnevi- i Serif’te ve Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e Divanlarinda.../ Muhterem Saygin Jan. 2026, 2 (1), 23-42
https://doi.org/10.32955/jsmi2026211197

Kulun ibadet ve taatina giivenmemesi, bunlar1 gosteris i¢in yapmamasi gerekir. Muhasibi, takva sahibi
oldugunu sanip biiyiiklenen ve bagkalarini hor goren sdzde dindarlardan bahsederken bunlarin seytanin
kandirdig1 kimseler oldugunu, gergek takva sahiplerinin kendini bagkalarindan &nemsiz, bagkalarini
kendinden degerli gormesi gerektigini sOylemistir. Vasiti ise bu hakikati “Takvd kulun kendini
takvasindan korumasidir” diyerek dile getirmistir. (Uludag, 2010, s. 486)

4. Mesnevi-i Serif’te Takva

Mevlana Celéleddin-i Rlimi, Mesnevide takvay1 genellikle sozliikk anlamiyla veya dini tasavvufl bir terim
manasinda kullanmistir. Mesnevi’de Kayser elgisinin Emiriilmii’'minin Hz. Omer’i bir aga¢ altinda uyur
bulmas1 hadisesinin anlatildig1 kisimda Hz. Omer’i goren elginin onun heybetinden iirpermesi tasvir
edilirken takvanin s6zciik anlami da animsatilarak Allah’tan korkarak takva yolunu tutan kisinin héalinden
cin ve insanlarin korkacagi sdylenmistir. “Bir kisi Hak tan korkup takva yolunu tuttu mu, cin olsun, insan
olsun, onu kim gorse korkar” (Mesnevi, 1/ 114).

Takva, kulun Rabbine olan saygisindan ve korkusundan onun emirlerini yerine getirme ve yasakladiklarini
terk etme konusunda tasidigi kaygidir. Dolayisiyla takva sabir gerektirir. Mesnevide takva aninda
gosterilen sabrin tesiri su sozle anlatilmistir: “Davd zamani gogiisleri doguya benzer, fakat takva zamani
sabirlari, adeta bir simsektir” (Mesnevi, 6/ 11).

Mesnevide takva ile kanaat arasindaki iliskinin agiklandigi kisimda kanaatin sikintilarina katlanmanin da
takvadan kaynaklandig1 sOylenmistir. “Boyle adam, takvasinda kanaat bucagina kacar, yoksul gibi
nekesliginden, tembelliginden degil! Kanaattan meydana gelen darlik, takvadandu” (Mesnevi, 4/ 251).

Mevlana Celaleddin-i Rimi’ye gore din ve takvasi olan kisi iyi isler isler ve diinya bu iyi isler sayesinde
diizelir: “Senin takvan, dinin var, iyi isler islersin, dyle ki dlem, onlarla diizelir, kurtulusa erer” (Mesnevi,
6/ 24).

Mesnevi’de esek diinyay1 ve sehveti simgelemektedir (Cebecioglu, 2010, s. 433). Takva, irade ve iman
sahiplerine has bir mefthumdur. Bu durum, namus ve takvanin esekte bulunmayacagi soylenerek
anlatilmistir. “Esek, nerde, namus ve takva nerde? Esek, korkuyu, tirkmeyi, ricayt ne bilir?” (Mesnevi, 6/
306).

Ebu Hureyre’den (r.a.) nakledildigine gore peygamberimiz bir giin ashabina miiflis kimdir diye sormus,
ashap parasi ve mali olmayan kisidir cevabini1 vermistir. Bunun iizerine peygamberimiz “Siiphesiz ki
timmetimin miiflisi kiyamet giinti namaz, orug ve zekdt sevabiyla gelip fakat suna soviip buna zina isnad ve
iftiras1 yapip, sunun malim yiyip, bunun kanv dokiip, sunu doviip bu sebeple iyiliklerinin sevabi suna
buna verilen ve tizerindeki kul haklar: bitmeden sevaplari biterse, hak sahiplerinin giinahlar: kendisine
yiikletilip sonra da cehenneme atilan kimsedir” buyurmustur (Mislim, Birr 59; Tirmizi, Kiyamet 2).
Mesnevide bu hadis animsatilarak takvasi olmayan kisinin durumu miiflise benzetilmistir. “Ben, onu bir
mecliste gordiim, takvast yok bir miiflisten ibaret” (Mesnevi, 2/ 261).

Klasik edebiyat geleneginde zahit, ibadetini riya i¢in yapan bir tip olarak gdsterilmistir. Mesnevide bu
hususla ilgili bir kissa anlatilmis ve takva gostermek deyimi, gosteris icin ibadet etmek anlaminda
kullanilmistir. “Bir beyin, kélesine, git, sarap getir demesi. Kéle sarap testisiyle sarap getirirken
dogrulukia emreden bir zahidin, yolda bir tasla testiyi kirmasi. Emirin, duyunca zahidi tedibe gitmesi. Bu
vak’a Isa aleyhisselam zamaninda oldu. O vakit daha sarap haram edilmemisti. Fakat zahit, takva
gostermede ve halki zevkten alikoymaktaydr” (Mesnevi, 5/ 280).

Takva sahipleri ifadesi Kur’an-1 Kerim’de pek cok ayette zikredilmistir (Bakara, 2/66, Tevbe, 9/36,
Tevbe, 9/44, Tevbe, 9/123, Had, 11/49, Hicr, 15/45, Nahl, 16/30-31, Meryem, 19/13, Meryem, 19/18,
Meryem, 19/63, Meryem, 19/72, Meryem, 19/85, Meryem, 19/97, Nir, 24/34, Furkan, 25/15, Furkan,
25/74, Suara, 26/90, Kasas, 28/83, Zimer, 39/61, Muhammed, 47/15). Mesnevide bu ifadeye iktibas
yapumstir.  “Mademki sen boyle istiyorsun. Tanri da boyle istiyor. Tanri, takva sahiplerinin dilegini
ihsan eder” (Mesnevi, 4/ 1). “Hatta o takva sahibi, yalniz kendi halini gormez... Batidakilerin halini de



Bilimsel Tasavuf've Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 23-42 Doi No. https://doi.org/10.32955/jsmi2026211197

goriir, dogudakilerin halini de!” (Mesnevi, 4/ 272). “Ey kardes, su diigiimiin agilmasina ¢are nedir?
Israiloglu dedi ki: Bunu takva sahibi icer. Takva sahibi de Firavun un gittigi yoldan usanan, Musa’lasan
kisidir’ (Mesnevi, 4/ 276).

Mesnevide takva sahipleri ifadesi iizerinden bazi derecelendirmeler yapilarak takva sahiplerinin imamu,
takva sultan1 gibi tabirlere yer verilmistir. “Ey takva sahiplerinin imami, bu hayallere kapilanlari, yakin
makamina kadar gotiir” (Mesnevi, 4/ 120).

Mevlana, Mesnevi-i Serif’te Ebuyezid’in Hasan Harkani’nin dogacaginmi yillarca 6nceden miijdelemesi,
onun suret ve siretine dair bilgiler vermesi ve tarihgilerin tahkik i¢in bunlar1 yazdiklarini anlattig1 boliimde
Ebuyezid icin takva sultani tabirini kullanmay1 tercih etmistir. “Bir giin o takva sultani, dervisleriyle
sahradan gegerken, Ansizin ona Rey civarinda Harkan tarafindan bir kokudur geldi (Mesnevi, 4/ 147).

5. Mesnevi-i Serif’te Takva Metaforlar:

Yunanca meta (0te) ve pherin (tasimak, yiiklenmek) sozciiklerinin birlesmesinden olusan metafor, bir
yerden baska bir yere gotiirmek manasina gelir (Lakoff ve Johnson, 2015, s. 15). Metafor, bir varligin bazi
yonlerinin bagka bir varliga aktarildig1 zihinsel ve dilbilimsel siireclerdir (Cebeci, 2013, s. 10). Monroe
Beardsley, metaforu minyatiir bir siire benzetmistir (Lakoff ve Johnson, 2015, s. 9). Sanatkarlar metaforu
sozciige yeni anlamlar ve ¢agrisimlar yiikleyerek onu ¢ok anlamli ve derinlikli hale getirmek; ifadeye
estetik bir boyut kazandirmak, duygu, diisiince, kavram ve hayalleri daha etkili anlatmak i¢in kullanirlar.
Mesnevi’de takvayla ilgili olusturulan metaforlar agagida grafikle gosterilmistir.

Mesnevi-i Serif'te Takva Metaforlari

N A
v

1 1

= Takva kani Takva elbisesi/Takva atlasi Takva cani Takvarengi = Takvayesilli§i = Takvatopu = Takva hamami

Grafik 1: Mesnevi-i Serif’te Takva Metaforlari

5.1. Takva Kam

Mesnevi-i Serif’te diinya tuzaga, emeller ise o tuzagin tanelerine benzetilmis; emellerin takvayr yok
etmesi takvanin kanin1 dokmek ifadesiyle somutlastirilmistir. “Istek yok mu? Iste o, sigramak, kagmaktir,
onun adaletine karsi takvamn kamnir dokmektir” (Mesnevi, 6/ 33).

5.2.Takva Atlasy Takva Elbisesi

Mesnevi’de Kur’an-1 Kerim’den ve hadislerden iktibaslar yapildigi gibi Kur’an’in {islup 6zelliklerinin
taklit edildigi boliimler de vardir. Kur’an-1 Kerim’de “Ey Ademogullari, biz sizin ¢irkin yerlerinizi értecek
bir elbise ve size siis kazandiracak bir giyim indirdik (var ettik). Takva ile kugsanip donanmak ise bu daha
hayirlidir” (A’raf, 7/26) denilmistir. Mesnevi’de benzer sekilde takvanin elbise veya atlastan bir giysi
olarak tasavvur edildigi metaforlar vardir. “Issizlerle masal ariyanlar, o Tiirke benzerler, gaddar ve
aldatict élem de o terziye benzer. Sehvetler ve kadinlar, bu diinyamn giiliing sey soylemesidir. Omiir,
ebedilik kaftani ve takva elbisesi dikilmek iizere o terzinin oniine verilmis atlas kumastir” (Mesnevi, 6/
138). “Swrtindaki takva atlasiyle iilfet nuru, hamdetmesinin nisanesidir” (Mesnevi, 4/ 144)

29


https://doi.org/10.32955/jsml2026211197

Mesnevi- i Serif’te ve Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e Divanlarinda.../ Muhterem Saygin Jan. 2026, 2 (1), 23-42
https://doi.org/10.32955/jsmi2026211197

5.3.Takva Can

Mesnevi’de seriat ve marifet kavramlarindan bahsedilen béliimde seriat ve takvanin cani Allah’1 tanimak
olarak nitelendirilmistir. “Seriatin cami da ariftir, takvamin cani da. Marifet, ge¢mis zamanlardaki
zahitligin mahsuliidiir” (Mesnevi, 6/ 167).

5.4. Takva Rengi

Renk ve nakis, tasavvuf edebiyatinda diinyadaki gecici giizellikleri simgeler. “Diinya da eski deyimle
televviin yani renkler dlemidir. Kdinat ve igindeki her sey nakigtir. Onu yapan ise Allah'tir” (Karabey,
2017, s. 146). Mesnevi’de diinyadaki giizelliklerin gegici oldugu vurgulanmis, baki olanin ise dogruluk,
takva ve yakin rengi oldugu soylenmistir. “/badet edenlerdeki dogruluk, takva ve yakin rengi, ebediyen
bakidir’ (Mesnevi, 1/ 375).

5.5.Takva Yesilligi

Mesnevide sehvet ates, takva yesillikle iliskilendirilmis ve takva yesilligi ifadesine yer verilerek Hz.
Ibrahim’in atese atilip atesin bir giil bahgesine doniismesi hadisesi hatirlatilmustir. “Sulelenip duran sehvet
atesini takva yesilligi, hidayet nuru haline soktunuz; hirs ateginiz bilim, bilgisizlik karanligi ilim oldu; hirs
atesinizi attiniz, o ates diken gibiydi, giil bahgesine dondii” (Mesnevi, 2/ 196-197). Ayrica yesil bereketin
remzidir dolayl olarak takva ve bereket arasinda bir miinasebet kurulmustur.

5.6. Takva Topu

Mesnevi’de Dekuki’nin hikéyesinin anlatildigi bolimde onun dini konulardaki bilgisi vurgulanmis ve
Dekuki’nin takva topunu meleklerden celdigi sdylenerek onun takvasi ovillmiistiir. Takva kavrami, gy u
¢evgan oyunu iizerinden somut bir sekilde anlatilmistir. “Dekuki fetvada dadeta halkin imamiydi, takva
topunu meleklerden bile ¢celmisti” (Mesnevi, 3/ 158).

5.7. Takva Hamam

Hamam insanlarin yikanip kirlerinden arindigi bir mekéandir. Takva da kulu gilinahlarindan arindirir.
Hamamin i¢inde ates yakilan boliime kiilhan denir. Kiilhan hem hamami aydinlatir hem de suyun ve
hamamin 1sinmasini saglar. Bu bakimdan Mesnevi’de sehvet kiilhan, takva ise hamam olarak tasavvur
edilmistir. “Diinya sehveti, kiilhana benzer. Takva hamami da onunla aydinlanwr. Fakat takva sahipleri bu
kiilhanda safa ve zevk icindedirler. Ciinkii onlar, hamama girmis, yunup arinmislardir” (Mesnevi, 4/ 20)

6. Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e Divanlarinda Takva

Ali Sir Nevayi’ye gore kainatin yaratilis sebebi agktir. Bu sebeple onun siirlerinin odaginda sevgi ve ask
konusu vardir. O bu hakikati, Gara’ibli’s-Sigar’in dibacesinde gegen rubaide “Allah’in ask denizini
doldurup insana s6z incisi ile keyfiyet cevheri vererek onu bu denize dalgi¢ yaptigini” soyleyerek estetik
bigimde ifade etmistir.

Subhanellahi hiive’l-“aliyyli’l-miite’al

Kim eyledi ‘1sk bahrmi mal-a-mal

Insan1 ¢ii anda sald1 gavvas-mi8al

Hem gevher-i hal birdi hem diirr-i makal (H. D. Rub. 1)

(Her seyden miinezzeh olan yliceler yiicesi Allah, ask denizini agzina kadar doldurup keyfiyet cevheri ve
s0z incisi verdigi insani dalgi¢ gibi bu denize saldi.)

Nevayi’nin Gard’ibii’s-Sigar, Nevadirii’s-Sebab, Bedayi’u’l-Vasat ve Fevayidii’l-Kiber adli divanlarinda
takva genellikle askla iliskilendirilerek anlatilmigtir. Tiirk Islam edebiyat: geleneginde dinin zahiri



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 23-42 Doi No. https://doi.org/10.32955/jsmi2026211197

hiikiimlerini yerine getirerek cenneti arzulayan zahit tipi ile muhabbeti ve agki 6n planda tutarak sevgiliye
(Allah) kavusmayi tercih eden rint tipi arasindaki gatigmaya sik yer verilmistir. Bu durum Ali Sir
Nevayi'nin s6z konusu eserlerinde de dikkati cekmektedir. Asagidaki beyitte seyh sozciigii ile kastedilen
zahit, harabat ehli ise rinttir.

Kilma kop ey seyh ‘aybim han-kahga yitmesem

Kim harabat ehli hograk ehl-i takvadin yirak (N. S. G. 317/6)

(Ey seyh! Tekkeye gelmesem beni ¢ok ayiplama, harabat ehlinin (rint) takva ehlinden uzak olmasi daha
iyidir.)

Sair her ne kadar takva ehli olmakla itham edilse bile kendisini ask ziimresinden (rint) biri olarak
nitelendirmistir.

Nevayi iger bade ol sih tutgac

Nige gergi takva bile miittehemdiir (N. S. G. 134/9)

(Gergi hep takva ile itham edilse de Nevayi, o suh [sevgili] bade [agk] sunsa onu iger.)

Tasvvufta gecmis ve gelecek kaygisindan kurtulmus, an1 yasayan sufiye ibnii’l-vakt denir (Cebecioglu,
2014, s. 229). Asagidaki beyitte giil yizli saki ve meyi kendisine ganimet olarak goren Nevayi kendini
ibnii’l-vakt bir rint (as1k) olarak nitelendirmekte, takva ehli ise zahidi karsilamaktadir.

Ey Nevayi hir u kevser tangla takva ehliga
Sin ganimet tut bu kiin giil-¢ihre saki birle miil (N. S. G. 371/7)

(Ey Nevayi! Huri ve kevser yarin takva ehlinedir, sen bugiin giil ylizlii saki (sevgili) ile sarap igmeyi (agki)
ganimet olarak gor.)

tiir siirlerde o, zahit tipinin dnemsedigi bir kavram olmasi bakimindan takvayi olumsuz tasavvurlar i¢ginde
ele almigtir. Ziiht ve takva ehli dini hiikiimler konusunda siirekli nasihat eder, asik ah edip ask yiiziinden
¢ektigi acilart anlatmaya baslayinca ziiht ve takva ehli dagilip gider.

Ziihd i takvi ehli pendimga eger cem’ olsalar

Gam imes bir ah berkidin barisin butratay (B. V. G. 633/2)

(Ziiht ve takva ehli 6giidiimii dinlemek i¢in toplansalar gam degil, bir ah simsegi ile hepisini dagitayim.)
Ask, tevbe ve takvay1 terkettirir. Beyitte giil yanakli saki sevgiliyi, mey ise agki simgelemektedir.

Dime kim tevbe vii takvini kagan terk itting

Saki-i giil-ruh u mey siftesi ta boldum (B. V. G. 430/6)

(Tevbe ve takvay1 ne zaman terk ettin deme, giil yanakli saki ve meye miibtela oldugum zaman.)

Takva, akil sahipleri i¢in s6z konusudur. Sevgili, asigmn aklim1 basindan alir. Ask zuhur edince takva
ortadan kalkar.

Kagan boldung dimeng bigane ‘akl u his u takvidin
Mun1 sormag ni hacet ol periga asna bolgag (B. V. G. 96/4)

(Akil sagduyu ve takvaya ne zaman yabancilastin deme, bunu sormaya gerek yok o periyi [sevgili]
gordiigiimden beri.)

As1g1n gonliinde takva ve ziihte istek yoktur.

‘Isk camidin Nevayi tevbe kilmak sa’b irtir

31


https://doi.org/10.32955/jsml2026211197

Mesnevi- i Serif’te ve Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e Divanlarinda.../ Muhterem Saygin Jan. 2026, 2 (1), 23-42
https://doi.org/10.32955/jsml2026211197
Hassa kim yok ziihd i takvi birle kongliim ragbeti (F. K. G. 679/9)
(Ey Nevayi! Ask kadehinden tevbe etmek zordur, esasinda gonliimiin ziiht ve takvaya ragbeti de yoktur.)

Nesnelerin, varliklarin sufinin nazarinda yok olmasi fend makamidir. (Cebecioglu, 2014, s. 161). Boylece
0, her varlikta Allah’1n kudretinin ve giizelliklerinin tecellilerini gorecektir. Asagidaki beyte gore agk, fena
(yok olma) toresini telkin etmekte; seyh yani zahit ise takvay1 emretmektedir.

Vasl tahsili {igiin iy seyh takvi kilma emr
Kim fena &yinin iyleptiir manga irsad ‘1sk (F. K. G. 329/8)
(Ey seyh [zahit]! Kavusma tahsili i¢in bana takvay1 emretme, ask bana fena usuliinii irsat etmistir.)

Kulun zat ve sifatimin, Hakk’in zdt ve sifatinda fani olmasina” fenafillah denilmektedir. Fenafillah,
“Diinya ilgilerini tam anlamiyla ortadan kaldirarak Allah’a yonelmektir’ (Cebecioglu, 2014, s. 162).
Asagidaki beyitte fena ilmi ile kastedilen tasavvuftaki fenafillah makami olmalidir.

Ey Nevayi kil fena ‘ilmini yahsi kesb kim
Eylegey-sin def” eger takva bolursa miibtedi’ (N. S. G. 291/7)

(Ey Nevayi! Fena ilmini iyi 6gren ¢linkii takva tekrar tekrar ortaya c¢iktikca onu fena ilmiyle yok
edeceksin. )

Seyh yani zahit fena usuliinden nasipsiz oldugundan Allah’a kavusmanin taat ve takvayla miimkiin
olduguna inanir.

Bi-nasib irding fena ayinidin ey seyh kim

Dost vaslin ta’at u takvaga isnad eyleding (N. S. G. 347/8)

(Ey seyh fena usuliinden nasipsiz oldugun i¢in dosta kavusmayi taat ve takvaya dayandirdin.)

Asagidaki beyitte deyr diinya, bir kadeh-kes mug-bece sevgili, din ve takva canibi ise zahit anlamindadir.
Bir kadeh-kes mug-bege kongliim aliptur deyr ara

Din ii takvi canibidin iy hayal-i ham kit (F. K. G. 82/2)

(Kilise iginde [diinya] bir kadeh sunan giizel gdnliimii almistir, ey din ve takva ehlinden gelen ham hayal
benden uzaklas.)

Klasik Tiirk edebiyati geleneginde kadeh (sarap) askin semboliidiir (Dogan, 2008, s. 68-69). Asagidaki
beyitte takva ile aydinlanmanin miimkiin olmadigi, kadeh (agk) mumunu parlatmak gerektigi ifade
edilmistir.

Nevayi imdi kadeh sem’ini yarutkil kim
Yaruglug olmadi takva bile manga melhiiz (G. S. G. 295/9)
(Nevayi! Eger takva ile aydinlanma miimkiin olmadiysa simdi kadeh (ask) mumunu parlat.)

Sarabin helal oldugu dénem Hz. Isa’min devridir. Sevgilinin giizellik bakimindan kiliselerdeki duvar
resimleri ve heykellerle iliskilendirildigi beyitte sevgili bir Hristiyan giizeli olarak diisiiniilmiis; sevgili
(sanem) devrinde ziiht ve takvanin haram, meyin (ask) ise helal oldugu ifade edilmistir.

Mey miidam ig ol leb-i mey-glin sanem devrinde kim
Zihd ile takva haram u mey helal old1 yana (G. S. G. 548/2)

(O sarap dudakli put gibi giizel olan sevgilinin devrinde ziiht ve takva haram sarap [ask] yine helal oldu,
bu yiizden siirekli sarap i¢.)



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 23-42 Doi No. https://doi.org/10.32955/jsmi2026211197

Ask ile ziiht ve takva iliskisi asagidaki beyitte imar etmek ve yikmak tezadi ¢ercevesinde agiklanmigtir.
Askin kisiyi bozarak imar etmesi, askin verdigi sikintilarla kulu kamil insan haline getirmesidir.

Ziihd i takvi buzdi abad iylemek birle mini
Stikr kim ‘1sk u clintin buzmak bile abad iter (B. V. G. 142/2)
(Ziiht ve takva beni mamur eyleyerek bozdu, siikiir ki agk ve delilik beni bozarak imar eder.)

Bade hem gercek anlamda hem de mecazi olarak (ask) takvaya engel teskil eder. islamda delilerin dini bir
yukiimliliigi yoktur. Ciinin (delilik), asik olma halini ifade eder ve asigin akli basinda degildir. Bu
bakimdan deliler i¢in takva s6z konusu olamaz. Asagidaki beyitte Nevayi, takvaya mani olan durumlar
dile getirmistir. Buna gore genclik, sarap, ask ve delilik takvaya engeldir.

Dime zahid ki takvaga ni mani’ dur ki bar durlar
Sebab u bade vii ‘1sk u ciinlin ser-be-ser mani’ (G. S. G. 305/6)
(Zahit takvaya ne engeldir deme; genclik, sarap, ask ve delilik bunlarin hepsi takvaya manidir.)

Genglik doneminde takva ve ziiht ile istigal etmek zordur. Ama genglikte ibadet ve taatla ugrasmak ve
takva ehli olmak daha faziletlidir. Asagidaki beyitte genglikte takva ehli olmamanin verdigi pismanlik
anlatilmaktadir.

Karidim ‘isyan ara imdi pesimanlig ni std
Kaski kilsam idi takvi yigitlik ¢agida (B. V. G. 560/6)
(Isyan i¢inde yaslandim, simdi pismanlik fayda vermez. Keske genclik doneminde takva sahibi olsaydim.)

Fevayidii’l- Kiberdeki bir mukaddimeden alinan asagidaki siirde de gencligini glinah isleyerek geciren ve
yasliliginda bunun utancini yasayan kiginin duygular dile getirilmektedir.

Oz halining yigitlikide fisk bile tebahligi ve kariligda sermendeligdin ri-siyahligida aytur (Gengliginde
isledigi glinahlariyla harap olanin yaslilikta utangtan yiiziiniin kara olusunu anlatir)

Yigitlikimde ki takvi vii ziihd vakti idi
Fiicur u fisk bile zayi’ iyledim evkat (F. K. Muk. 739/1)
(Gengligimde takva ve ziiht zamani idi, giinahlarla vaktimi zayi ettim.)

Asagidaki beyitte sair, artik yaglandigimi ve genglik dénemindeki heveslerini terk edip tevbe ederek ziiht
ve takvay1 arzulamasi gerektigini sdylemistir.

Nevayi yigitlikni koy ¢un kariding

Kilip tevbe bol ziihd i takviga talib (B. V. G. 50/7)

(Nevayi artik yaslandin, genglik heveslerini birak, tevbe edip ziiht ve takvayi iste.)

Asagidaki beyte gore tevbe ve takva yaglilara lazimdir.

Tevbe vii takvi karigan ilge bold1 lazime

Iy yigit bilgil ganimet ‘1sk u mecniinluk cagin (F. K. G. 522/7)

(Tevbe ve takva yaslilara gereklidir. Ey yigit! Ask ve delilik donemini kendine ganimet olarak bil.)

Nevayi, takvanin riyasiz olmasi gerektigine inanmustir. Asagidaki iki beyitte sair bu durumu dile
getirmistir.

Tasavvuf irmez ziihd i takvi vii ta’at

Ki anda riya yol tapar bi-tevakkuf (F. K. G. 319/3)

33


https://doi.org/10.32955/jsml2026211197

Mesnevi- i Serif’te ve Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e Divanlarinda.../ Muhterem Saygin Jan. 2026, 2 (1), 23-42
https://doi.org/10.32955/jsml2026211197
(Riya onda durmadan yol buluyorsa, ziiht, takva ve taat tasavvuf degildir. )
[riir mahz-1 takvi velikin riyasiz
‘Ubudiyyet-i sirf u ‘ayn-1 telattuf (F. K. G. 319/4)
(Temiz kulluk ve giizellik kaynagi halis takvadir ancak takvanin riyasiz olanidir.)
Nevayi’ye gore safaya erismek isteyen once ziiht ve takvayi kendisine siar edinmelidir.
Burun ziihd i takvini iylep siar
Didim kim yitiskey safdyl manga (F. K. S. 681/I11-6)
(Once ziiht ve takvay1 siar edinip bana bir safa bahsolunur, dedim.)

Sevgilinin giizellik unsurlar1 da takvaya engel olmaktadir. Asagidaki beyte gore sevgilinin gdzii islam
ehlinin canini alan katil, saclari ise takva ehlini bogmak i¢in ip olarak tasavvur edilmistir.

K6zi Islam ilining canin alurga katil

Ziilfi takvi ilining bogzidin asmakka tinab (B. V. G. 42/3)

(Gbzii Islam ehlinin canini almak icin katildir, sag telleri takva ehlini bogazindan asmak icin iptir.)
Sevgili (kafir), sag tellerini zlinnar ipi gibi salinca takva ehlinin imaninda yiiz bin diigim olusmaktadir.
Veh ni kéfir irkin ol kim ziilfining ziinnaridin

Saldi yiiz ming ‘ukde takvi ehlininig imanida (B. V. G. 563/5)

(Yazik! O nasil bir kafirdir? Saglarinin tellerini zlinnar ipi gibi saldi, takva ehlinin imaninda yiiz bin
diigiim olustu.)

Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e divanlarinda takvanin sozciik anlamina, din ve tasavvuftaki manalarina dair
amistirmalar yapilmistir. Islam, din, iman, kiifiir, isyan, akil, sabir (sekib), tevbe, taat, ilm, fisk (fiicur),
riya, fena, feyz gibi din ve tasavvufla ilgili terimler takvayla cesitli yonlerden miinasebet kurulmak
suretiyle siirlerde zikredilmistir. Asagidaki beyitte ziiht ve takva yakin anlamda kullanilmistir. Beyte gore
ask gelince ziiht ve takva gider.

Ziihd i takvi butraging kim bu kice mey igkeli
Beytii’l-ahzanimga slih-i bade-peymayim kiliir (B. V. G. 174/2)
(Ziiht ve takva dagilin ¢iinkii bu gece bade sunan suh sevgilim hiiziin kdseme mey igmeye gelir.)

Asagidaki beyitte tevbe ve takva bir arada zikredilmistir. Beyte gore asigin tevbe ve takvayi terk etmesinin
sebebi agktir.

Dime kim tevbe vii takvini kacan terk itting
Saki-i giil-ruh u mey siftesi ta boldum (B. V. G. 430/6)

(Tevbe ve takvayr ne zaman terk ettin deme giil yiizlii bir sakiye ve meye tutuldugum zaman onlar terk
ettim.)

Akil, sabir, ziiht ve takva bir arada ve askla iliskilendirilerek asagidaki beyitte gegmektedir. Sarhosun akli
basinda degildir ve ondan kisiye zarar gelebilir. Sevgilinin mest olusu akil, sabir, ziiht ve takva igin uyari
niteligi tagimaktadir.

‘Akl u sabr u ziihd i takvi canima kilmang guliiv
Cikt1 mest ol sih turmay imdi her yan botrangiz (F. K. G. 224/3)

(Akal, sabr, ziiht ve takva canimda kargasa ¢ikarmayin, o suh [sevgili] mest ¢ikti, simdi her yere kagisin.)



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 23-42 Doi No. https://doi.org/10.32955/jsmi2026211197

Ask yagmas: yiiziinden goniildeki sabir, ilim, akil, ziiht ve takva gonlii terk edip gider.
Ni kilsang imdi kil kongliimge kim tarac-1 ‘1skingdin
Sekib i ‘ilm 1 “akl i ziihd i takvadin ferag olmis (N. S. G. 264/5)

(Senin agkinin yagmasindan sabir, ilim, akil, ziiht ve takva gonlii terk etmis; gel gonliime ne yapacaksan
yap.)

Ali $ir Nevayi’nin Tiirkgce divanlarinda takva ile ilgili olarak “takva ili, ehl-i takva, ehl-i takvi, ziihd i
takvi ili, takvi canibi” gibi terkiplerle Kur’an-1 Kerim’de pek ¢ok ayette zikredilen “takva sahibi” (Bakara,
2/66, Tevbe, 9/36, Tevbe, 9/44, Tevbe, 9/123, Had, 11/49, Hicr, 15/45, Nahl, 16/30-31, Meryem, 19/13,
Meryem, 19/18, Meryem, 19/63, Meryem,19/72, Meryem, 19/85, Meryem, 19/97, Nir, 24/34, Furkan,
25/15, Furkan, 25/74, Suara, 26/90, Kasas, 28/83, Ziimer, 39/61, Muhammed, 47/15) ifadesine iktibas
yapilmistir. Asagidaki beyitte takva ehli ifadesi kullanilmistir.

Nige ziihd i “afiyet icre koriip takva ilin
Ozni “1sk Asibidin ‘alem ara riisva korey (G. S. G. 675/5)

(Takva ehlini hep ziiht ii afiyet i¢inde kabul edip 6ziimii bu diinyada ask kargasasindan rezil riisva olmus
goreyim.)

Isyan ehli olup Allah’in liitfuyla cennete girecek kisiler oldugu gibi takva ehli iginden Allah’in kahrina
ugrayarak dile diismiisler de vardir. Bu hususta aklimiza ilk olarak Hz. Adem ile Seytan gelmektedir. Hz.
Adem giinah isleyip cennetten génderilmis, tevbe edip tekrar Allah’m litfuna nail olmustur. Seytan
(Azazil) ise takva sahibiyken kibre kapilip Allah’in kahrina ugramistir.

Lutfung allida kirip ravzaga ehl-i '1syan

Kahring olganda tiisiip dilga ehl-i takva (B. V. G. 3/5)

(Lutfunun karsisinda ehli isyan cennete girmis, kahrettiginde ise takva ehli dile diismiistiir.)
Ziiht ve takva ehli, asiklara siirekli nasihat ederler ve onlar1 ayiplar.

Ziihd i takvi ilidin kop yitti

Her dem ol tilbege bi-dad ii sitem (F. K. T. 681/V-50)

(Ziiht ve takva ehlinden her vakit o deliye ¢cok zuliim ve sitem ulast1.)

7. Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e Divanlarinda Takva Metaforlar
Ali Sir Nevayi’nin Gard’ibii’s-Sigar, Nevadirii’s-Sebab, Bedayi’u’l-Vasat ve Fevayidi’l-Kiber adli
divanlarinda takva ile ilgili olusturulan metaforlar asagida grafik seklinde gosterilmistir.

7.1. Takva Dehseti/Takva Afeti

Takva kelimesinin korkmak, ¢ekinmek anlamlariyla baglantili olarak Nevayi, takva sikuhu (takva dehseti)
ifadesine yer vermistir.

‘Isking i¢re koksiime anga clinlin yasin uray
Kim hiredning sevketin takva sikiihin sindiray (G. S. G. 641/1)

(Senin askindan gogsiime delilik gézyaslarin1 vurayim. Aklin azametini takva dehsetiyle parga parga
edeyim.)

35


https://doi.org/10.32955/jsml2026211197

Mesnevi- i Serif’te ve Ali Sir Nevayi’nin Tiirkce Divanlarinda.../ Muhterem Saygin Jan. 2026, 2 (1), 23-42
https://doi.org/10.32955/jsmi2026211197

Ali Sir Nevayi'nin Tiirkge Divanlarinda Takva Metaforlari

= Takva afeti/Takva dehgeti = Takva evi/Takva hankahi Takva putu Takva hirkasi/Takva ridasi
= Takva bereketi (Feyz-i takvi) = Takva siivarisi = Takva kervani m Takva mihneti

m Takva nuru m Takva harmani m Agk takvasi m Takva miilkii (lilke)

= Takva Kafdaginin Ankasi Takva yolu Takva curiigi

Grafik 2: Ali $ir Nevayi'nin Tiirk¢e Divanlarinda Takva Metaforlar

Takva ve riya zahide, ask ise rinde ait hasletlerdir. Asagidaki beyitte kadeh (ask), kisiye verdigi sikintilar
bakimindan takva ve riya ile kiyaslanmstir.

Sakiya bade ki takvi ii riya afetidin
Yahsirak bolsa manga sagar-1 sahba afet (B. V. G. 87/6)
(Ey saki! Bana gore kadeh belas1 takva ve riya belasindan yegdir.)

7.2. Takva Evi /Takva Hankahi (Tekke)

Takvanin ev olarak tasavvur edilmesi evin insanin barmagi olmasi, takvanin da kisiyi giinah islemekten
dolayisiyla da giinahlarin karsilig1 olan azaptan koruyacag diislincesine dayanmaktadir. Asagidaki beyitte
takva ev olarak tasavvur edilmistir. Tasavvufl bir tabir olan subha “binefsihi agikar mevcut olmayip fakat
esyanin sureti ile vuzuh buldugu igin heyula denilen (heba) giinesin 1s1ginda goriilen ince toz” demektir
(Cebecioglu, 2014, s. 444). Beyte gore kiilbe-i hammar, mecazen tekke yani miirsidin bulundugu yer
anlamindadir.

Takva ivi hem-var iriir subham ipi zlinnar iriir
Oy kiilbe-i hammar iriir ta kérdiim ol ¢in lu’betin (G. S. G. 520/5)

(Takva evi [benim i¢in] uygundur, subhamin ipi ziinnar ipidir. O kaslarmin oyunlarini gérdiigiimden beri
benim evim sarap evidir.)

Asagidaki beyitte ask ve sevgiyle zit bir mahiyette telakki edilen takva, tekke olarak tasavvur edilmistir.
‘Isk kiifti birle takvi han-kahin buzmayin
Biit hayalidin kongiil deyrini ma’mir itmeyin (B. V. G. 507/3)

(Ask kiifriiyle takva tekkesini bozmayin, sevgili hayalinden goniil kilisesini mamur etmeyin.)



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 23-42 Doi No. https://doi.org/10.32955/jsmi2026211197

7.3. Takva Putu

Takva ve akil putlarini tas ile kirmak, askin 6niindeki engelleri kaldirmak anlamina gelmektedir. Ciinkii
ask akil ve sakinma degil, delilik ve cesaret isidir. Bu sebeple askin 6niindeki bu engelleri kaldirmak yani
akil ve takva putlarini tag ile kirmak gerekir. Beyitte delilerin taglanmasi ve kabedeki putlarin kirilmasi
hadisesi amimsatilmitir. Delilerin taglanmasi bir mazmun olarak melametin verdigi sikintilara
katlanmaktir. Kabedeki yahut goniildeki putlarin kirilmast masivanin terk edilip tevhidin ortaya
¢ikmasidir.

Clintin tas1 harabat i¢re her dem koksiime urmak
Iriir takva vii danis biitlerin tas birle sindurmak (G. S. G. 327/1)

(Delilik tagin1 her vakit meyhane i¢inde gogsiime vurmak, takva ve akil putlarini tasla kirmaktir.)

7.4. Takva Hirkasy/Takva Ortiisii

Takvanin hirka olarak diistiniilmesi, hirkanin ziiht ve takva ehli tarafindan giyilen bir giysi olmasindandir.
Ayrica hirka ve rida, bedeni muhafaza etmekte takva ise insani giinah islemekten korumaktadir. Bu
bakimdan aralarinda benzerlik s6z konusudur.

Cii pir-i deyr takva hirkasin kdydiir didi ger hod
Aning her taridur can ristesi bolmas bakip turmak (G. S. G. 327/3)

(Kilise [meyhane] ulusu, takva hirkasini yak dedi ancak onun her teli can ipligindendir bdyle bakip
durmak olmaz.)

Takva ridasi birle kim mescidga bardim deyrdin
Ay mug-bege Tnek rida boynumda ger kildim giineh (G. S. G. 575/2)

(Takva ortiistiyle kiliseden mescide vardim. Ey meyhaneci ¢iragi! Giinah igledimse de rida boynumdadir.)

7.5. Takva Bereketi

Bir tasavvuf terimi olan feyz, tasmak anlamia gelir. ilahi tecelli, bu kelimeyle ifade edilir. Feyz, her an
ortaya ¢ikmaktadir. Varliklar, bu feyz vasitasiyla meydana gelir. Ancak bu varlik, zatlarindaki imkan
sebebiyle yok olmakta, fakat Hakk’in feyziyle ayn1 zamanda var olmaktadir (Cebecioglu, 2014, s. 165).
Murtaz “alistirilmis, egitimli (hayvan)” (Unlii, 2013, s. 782) anlamina gelir, mecazi olarak terbiye edilmis
nefsi karsilamaktadir.

Feyz-i takvide ¢u yok bil kim iriir ey murtaz
Mebde’-i feyz kop i mey-kede piri feyyaz (B. V. G. 276/1)
(Ey terbiye edilmis nefis! Feyzin kaynagi coktur ve meyhane ulusu [miirsit] cok feyz sahibidir. [Onlardaki
feyz] takva feyzinde yoktur, [bunu] bil.)
7.6. Takva Siivarisi

Ruh ve agkin takvayla iliskilendirildigi asagidaki beyitlerde, takva siivarisi ifadesiyle bir ordu tasviri
yapilmisg, bdylece bu kavramlar somutlastirilarak anlatilmistir. Hayl “1. at. 2. at siiriisti. 3. ath siiriisii. 4.
zimre, takim, giiruh” (Devellioglu, 2003, s. 535) manalarina gelir. Kémek, yardim (Rahimi, 2016, s.
1435) demektir.

Cu rah hayliga nefs ister olsa artukluk
Yitiir ilaciga takvi sipah1 birle kdmek (B. V. G. 325/3)

(Ruh ziimresi nefsi ¢ok fazla arzu ederse onlara ilag olsun diye takva siivarisiyle yardim ulastir.)

37


https://doi.org/10.32955/jsml2026211197

Mesnevi- i Serif’te ve Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e Divanlarinda.../ Muhterem Saygin Jan. 2026, 2 (1), 23-42
https://doi.org/10.32955/jsml2026211197
Yiiz tlimen takvi sipahin rahsi iyler pay-mal
Mest iyler cagda cevlan hiibluk meydanida (B. V. G. 563/2)

(Sarhos [ask] olup sevgi meydaninda dolasilan ¢agda, [seni] yiiz binlerce takva siivarisinin at1 ezer.)

7.7. Takva Kervani
Ask, takva iliskisinin s6z konusu edildigi beyitte hayat bir yolculuk, takva kervan olarak diistiniilmiistir.
‘Isk zithdiim hayliga ot salsa tang yok kim bu berk
Dehr ara kop beyle takvi karvanin ortedi (B. V. G. 613/6)
(Ask, ziihdiimiin atina/ziimresine ates salsa buna sasilmaz, bu simsek diinyada bdyle takva kervanini ¢ok
yakt1.)
7.8. Takva Nuru
Sair, ruhu aydinlatigini diigiindiigii takvay1 nur (151k) olarak hayal etmistir.
Rih anglap cebhesidin niir-1 takvi lem’asin
‘Akl tapip zatidin ‘ilm ii sa’adet savletin (B. V. K. 660/23)
(Ruh bir bakima takva 1s1ginin parilitisin1 anlamis; akil onu 6ziinden, ilim ve saadet ise atilganligindan
bulmus.)
7.9. Takva Mihneti

Allah’a olan sevgi, saygi yahut korku sebebiyle nefsin isteklerini kisitlamak sabir gerektiren zor bir istir.
Bu bakimdan asagidaki beyitte orug ve takva goniildeki sikinti olarak gorilmiustiir.

Kilgen irmig meh-vesim bayram hilélin kérgeg ok
Zayil iylerge kongiildin savm u takvi mihnetin (B. V. K. 660/42)

(Bayram hilalini goriince ay ylizliim goniilden orug ve takva zahmetini yok ederek hemen gelirmis.)

7.10.Takva Harmani

Kolay tutusmasi bakimindan takvanin harman olarak diisiiniildigii beyitte takva ehlinin ibadet ve taati
neticesinde elde edecegi sevabin bir anda yok olabilecegi gercegi animsatilmistir.

Kays1 takvi hirmenin fisk otidin kdydiirmedim
Kays1 tevbe nahlini nefs ilgidin sindurmadim (F. K. G. 427/1)

(Hangi takva harmanini giinah atesiyle yakmadim, hangi tevbe fidanini nefs elinden kirdirmadim?)

7.11.Ask Takvasi

Nevayi’'nin Tiirk¢e divanlarinda genellikle ask ve takva iki karsit kavram olarak algilanmistir. Asagidaki
beyitte goniil, ask takvasinda ilerlemek isteyen bir zahit olarak diistiniilmiistiir.

Takvi-y1 ‘15k ara cii ‘azimet tiler kongiil
Evvel kirek ki ber-taraf itseng bar1 ruhas (N. S. G. 272/6)

(Goniil ask takvasi i¢inde yol almak ister, once onun 6niindeki tiim engelleri kaldirman gerek.)

7. 12. Takva Miilkii



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 23-42 Doi No. https://doi.org/10.32955/jsmi2026211197

Sevgilinin giizellik unsurlarmin din, ziiht ve takva ile iligkisine deginilen asagidaki beyitte sevgilinin
gozleri din yolunu kesen eskiya, ziiht ve takva ise iilke olarak tasavvur edilmistir.

Ta karake1 kozlering din yolini urdilar
Ziihd i takva miilkidin kilmedi bir karvan (N. S. G. 445/4)

(Yagmaci gozlerin din yolunu kestikleri i¢in ziiht ve takva yurdundan bir kervan gelmedi.)

7.13. Takva Kafdaginin Ankasi

Anka, Kafdaginda yasadigina inanilan esfanevi kustur. Klasik Tiirk siirinde Kaf, varlik alemini kusatan bir
dag olarak diigiiniilmistiir (Schimmel, 1999, s. 408; Pala, 2003, s. 261). Ask-takva iligkisinin s6z konusu
edildigi beyitte, askin hevaya diiskiin sivrisinekleri akil ve takva kafinin ankasini azik yapar denilerek
askin akil ve takvay1 yok ettigi ifade edilmistir.

Ni hevayidiir hevasi ‘1sk kim her pessel
Tu’me eyler ‘akl u takva kafining ‘ankasidin (N. S. G. 469/4)

(Ask dyle hevayidir ki onun her bir sivrisinegi akil ve takva kafinin ankasini kendine azik eyler.)

7. 14. Takva Yolu

Tasavvuf edebiyatina gore takva (ziiht) ve agk kigiyi sevgiliye (Allah) ulastiran iki yoldur. Takva; korku
ve saygl duyarak veya Allah’in vadettigi nimetlere kavusmak arzusuyla tercih edilen bir yoldur. Tasavvuf
edebiyatinda bu yola pek ragbet gosterilmeyip muhabbetle vuslata ermek yani agk, daha muteber
gorilmiistir. Asagidaki beyitlerde ziiht ve takva kisiyi Allah’a ulastiran bir yol olmasi bakimindan s6z
konusu edilmistir.

Aning dik ziihd i takva yolin1 urdung ¢ikip sriik
K tiisti yiiz mining parsa hammarliglarga (N. S. G. 571/5)

(Esrik bir sekilde ¢ikip onun gibi ziiht ve takva yolunu kestin, boylece yiiz binlerce sofu meyhanecilige
(miirsit) diistii [raz1 oldu].)

Sevgiliye kavusmak i¢in varliktan (masiva) gegmek gerekir. Buna tasavvufta fena makami denir. Yol
olarak tasavvur edilen takva asagidaki beyitte varlikla iligkilendirilmistir. Vuslata ermek i¢in varliktan ve
maddeden kurtulmak gerekir. Bu sebeple takva, kisiyi vuslata erdiremez.

Vasling ikbélini takvi yolidin
Tiledim tutmadi ol gunki viicid (F. K. T. 688/I11-27)

(Sana kavugmanin ikbalini takva yolunda arzu ettim, o varlikla ilgili oldugundan tutmada.)

7. 15. Takva Ciiriigii

Mutasavviflara gore goniilde sadece Allah sevgisi olmalidir, onun digindaki her sey ¢ercop gibidir. Gonliin
bunlardan temizlenmesi gerekir. Bunlar ayn1 zamanda kesrettir. Ask, kisiyi Allah’a ulastiran bir yoldur.
Takva yolu ise saglam bir yol degildir. Cirmek, “Kurumak, burusmak, fiisiirde olmak, ¢iiriimek” (Unlii,
2013, s. 252); cirim ise “(1) burusuk, (2) pis, kir, irin” (Durgut, 1995, s. 326) manasina gelmektedir.
Asagidaki beyitte de ask yiiceltilmis, ziiht ve takva ¢iiriigii ¢cokluk bakimindan ger¢dple iliskilendirilmistir.
Ayrica Maide Suresi’ndeki “(Ey Muhammed!) De ki: “Pis ile temiz bir olmaz. Pisin ¢oklugu hosuna gitse
bile. Ey akil sahipleri! Allah’a karsi gelmekten sakimn ki kurtulusa eresiniz.” (Maide, 5/100) ayete mana
iktibas1 yapilmstir.

Berkdin lem‘a vii hasak u hasidin kiih kith

39


https://doi.org/10.32955/jsml2026211197

Mesnevi- i Serif’te ve Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e Divanlarinda.../ Muhterem Saygin Jan. 2026, 2 (1), 23-42
https://doi.org/10.32955/jsmi2026211197

‘Isk yalguz ziihd u takva ¢irmekidin hayl hayl (N. $. G. 383/4)

(Simsekten [bir] 151k [olur], cer¢dp dag dagdir. Ask tek basmadir, ziiht ve takva ¢iirtiglinden ise siirii siirii
[vardir.])

SONUC

Mesnevi-i Serif’te takva ile ilgili metaforlar daha ¢ok takvanin sézlitkk anlamina dair anigtirmalar {izerine
tesekkiil etmis, takvanin insani giinahtan koruma hususiyeti vurgulanmigtir. Mesnevi’de takvanin 6vgii
unsuru olarak kullanildigi durumlar da mevcuttur. Takva sahibi oldugu diisiiniilen bazi mutasavviflardan
ovgiiyle bahsedilmistir. S6z konusu eserde takva; kan, atlas/elbise, can, renk, yesillik, top (gliy) ve hamam
olarak tasavvur edilmistir. En ¢ok tercih edilen metafor takva atlasi/takva elbisesidir (% 25).

Ali $ir Nevayi’ye gore takva riyasiz olmalidir aksi halde ziiht, takva ve taat tasavvuf degildir. Temiz
kulluk ve giizelligin kaynag1 riyasiz takvadir. Ali Sir Nevayi Tiirk¢e divanlarinda takvayi kelimenin
sozliik ve terim anlamini da amimsatarak Islam, din, iman, kiifiir, isyan, akil, ilim, taat, fisk (fiicur), riya,
ziiht, tevbe, sabir, fena, fenafillah, feyz, gibi din ve tasavvuf terimleriyle iliskilendirerek ele almistir. O,
nasihat iislubuyla yazdig: siirlerinde takvay1 dmriin yaslilik dénemiyle iligkilendirilmis; gencligini giinah
isleyerek gecirip takva gerektiren isler yapmayan kisilerin pismanlik ve hayiflanmalarini, yashlik
doneminde takva gerektiren ameller yapmak gerektigini, genglikte takva sahibi olmanin zor oldugunu
ifade etmistir.

Islam edebiyat: gelenegide hakiki imana ulasma cabasi genel olarak iki tip iizerinden anlatilmustir.
Bunlardan rint, muhabbet ve ask vasitasiyla hakiki imana erismeyi amaglarken zahit (sofu, seyh) ise ziiht
ve takva araciyla bu hedefe ulasmaya ¢abalar. Bu bakimdan Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e divanlarinda takva
ile ilgili en ¢ok iizerinde durulan husus, takvanin agk ile zit bir bigimde konumlandirilmasidir. Buna gore
ask, sevgili, sevgilinin giizellik unsurlar1 takvanin 6niinde bir engeldir. Sair bir beyitte takva ile aski
meczetmis, ask takvasi metaforunu kullanmuistir.

Nevayi’'nin Tiirk¢e divanlarinda farkli baglamlar ¢ergevesinde takva; dehset/afet, ask, ev/hankah (tekke),
put, hirka/ortii, bereket, siivari, kervan, nur, mihnet, harman, miilk (iilke), Kafdaginin ankasi, yol ve
clirimiis bir varlik olarak tasavvur edilmistir. Takvayla ilgili en c¢ok olusturulan metaforlar takva
dehseti/takva afeti (%10), takva evi/takva hankahi (%10), takva hirkasi/takva ortiisii (%10), takva siivarisi
(%10) ve takva yoludur (%10).

Ali Sir Nevayi'nin Tiirkce divanlarinda olusturlan takva metaforlari, Mevlana Celdleddin-i Riim1’nin
Mesnevisindeki takva metaforlarindan daha ¢esitlidir. Bu durum Mesnevi’nin bir nasihat kitabi olmasiyla
izah edilebilir. Zira iki sanatkarin eserlerini yazma amaglar1 farklidir.

Mevlana Celaleddin-i Rimi ile Ali $ir Nevayi’nin s6z konusu eserlerinde takva konusunda ortak metafor,
bu kavramin bir elbise olarak diigiiniilmesidir. Bu ortaklik kiiltirimiiziin iki giizide sahsiyetinin
eserlerinde Kur’an-1 Kerim’in tslup 6zelliginden faydalanmis olmasindan kaynaklanmaktadir. Nitekim bu
ifade Kur’an-1 Kerim’de (A’raf, 7/26) zikredilmistir. Ayn1 sekilde Kur’an-1 Kerim’de pek ¢ok ayette gecen
takva sahipleri tabiri de iki sanatkar tarafindan pek ¢ok kez iktibas edilmistir.

KAYNAKCA
Akalin, Stkri HallOk vd. (2011), Tiirkce SézIiik, Ankara, Tirk Dil Kurumu Yayinlari.
Arpagus, Safi (2008), Mevldnd ve islém, istanbul, Vefa Yayinlari.
Ates, Stileyman (1988). Yiice Kur’én’in Cagdas Tefsiri, C. 1, istanbul, Yeni Ufuklar Nesriyat.

Bilmen, Omer Nasuhi (1967), Dini ve Felsefi Ahldk Liigatgesi, istanbul, Bilmen Basimevi.



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)

No. 2, Vol. 1, Jan. 2026, 23-42 Doi No. https://doi.org/10.32955/jsmi2026211197

Buhari, Eb( Abdillah Muhammed bin ismail bin ibrahim el-Cu’fi (1413/1992), el-Cdmiu’s-Sahih, istanbul,
Gagri Yayinlari.

Cebeci, Oguz (2013), Metafor ve Siir Dilinin Yapisal Ozellikleri, istanbul, ithaki Yayinlari.

Cebecioglu, Ethem (2010), Tasavvuf Klasikleri, istanbul, Erkam Matbaacilik.

Cebecioglu, Ethem (2014), Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri S6zIiigii, Ankara, Otto Yayincilik.

Ceyhan, Semih (2004), “Mesnevi”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islém Ansiklopedisi, c. 29, s. 325-334.
Davudoglu, Ahmed (1977), Sahih-i Miislim Terciime ve Serhi, istanbul, S6nmez Nesriyat.

Devellioglu, Ferit (2003), Osmanlica-Tiirkce Ansiklopedik Ligat, Ankara, Aydin Kitabevi.

Dogan, Muhammed Nur (2008). “Divan Siirinde Sarap Metaforlar”, Tiirk Dili ve Edebiyati, S.38, s. 68-86.

Durgut, Haseyin (1995), Seyh Siileyman Efendi-i Buhdri Liigdt-1 Cagatay ve Tiirki-i Osmdni (Cild-i Evvel),
Yiiksek Lisans Tezi, Trakya Universitesi.

Eb( Abdirrahman Ahmed bin Suayb (1992), Siinenii’n-Neséi, istanbul, Cagri Yayinlari.

Eb( Daviad, Sileyman bin el-Es’as bin ishak el-Ezdi es-Sicistani (1409/1988), Siinenii Ebi Déavid, (Thk.
Kemal YGsuf el-H(t), Beyr(t, Miesseset(i’l-Kiitlibi’s-Sekafiyye.

Erginli, Zafer (2006), Metinlerle Tasavvuf Terimleri SézIiigii, istanbul, Kalem Yayinlari.
ibn Mace, Muhammed bin Yezid (1992), Siinenu ibn Mdce, istanbul, Cagri Yayinlari.

Kagalin, Mustafa Sinan (2011), Niydzi Nevdyi'nin Sézleri ve Cagatayca Taniklar El-Liigdtu’n-Nevdiyye ve’-
Istishddéti’l-Cagatd’iyye, Ankara, Tirk Dil Kurumu Yayinlari.

Karabey, Turgut (2017). Nesimi Hayati-Sanati-Eserleri-Bazi Siirlerinin Agiklamalari. Ankara: Akgag
Yayinlari.

Karaman, Hayrettin vd. (2014). Kur’an Yolu Medli, Ankara, Diyanet isleri Baskanhg Yayinlari.
Kanar, Mehmet (2010). Arap¢a-Tiirkce S6zliik, istanbul, Say Yayinlari.
Kartal, Ahmet (2021). Liigat-i Ndci, Turk DilmKurumu Yayinlari, Ankara.

Kuseyri (1978), Kuseyri Tasavvufun ilkeleri | (Risdle-i Kuseyri), (Ceviren: Tahsin Yazici) istanbul, Kervan
Kitapgilk.

Lakoff, George ve Johnsen, Mark (2015), Metaforlar (Hayat, Anlam ve Dil), (Ceviren: Gokhan Yavuz Demir)
istanbul, ithaki Yayinlari.

Mevlana Celaleddin-i Rami (1995), Mesnevi I, (Ceviren: Veled izbudak), istanbul, Milli Egitim Bakanlig
Yayinlari.

Mevlana Celaleddin-i Rami (1995), Mesnevi Il, (Ceviren: Veled izbudak), istanbul, Milli Egitim Bakanlig
Yayinlari.

Mevlana Celaleddin-i ROmf (1995), Mesnevi I, (Ceviren: Veled izbudak), istanbul, Milll Egitim Bakanlig
Yayinlari.

Mevlana Celaleddin-i ROmi (1995), Mesnevi 1V, (Ceviren: Veled izbudak), istanbul, Millf Egitim Bakanlig
Yayinlari.

Mevlana Celaleddin-i RGmi (1995), Mesnevi V, (Ceviren: Veled izbudak), istanbul, Milli Egitim Bakanlig
Yayinlari.

41


https://doi.org/10.32955/jsml2026211197

Mesnevi- i Serif’te ve Ali Sir Nevayi’nin Tiirk¢e Divanlarinda.../ Muhterem Saygin Jan. 2026, 2 (1), 23-42
https://doi.org/10.32955/jsmi2026211197

Mevlana Celaleddin-i Rimi (1988), Mesnevi VI, (Ceviren: Veled izbudak), istanbul, Milli Egitim Bakanlig
Yayinlari.

Muallim Naci (2021). Liigat-i Ndci, (Hazirlayan: Ahmet Kartal), Ankara, Tirk Dil Kurumu Yayinlari.
Muratoglu, Atilla (2018), Sabir, Konya, Damla Ofset Anonim Sirketi.

Mitercim Asim Efendi (2013), EI-Okydndisu’l-Basit fi Tercemeti’l-Kdmisi’l-Muhit Kdmasu’l-Muhit
Terciimesi, (Hazirlayan: Mustafa Kog, Eyylp Tanriverdi), istanbul, Tirkiye Yazma Eserler Kurumu
Baskanhgi Yayinlari.

Onay, Ahmet Talat (2016), Agciklamali Divan Siiri Sézliigii Eski Tiirk Edebiyatinda Mazmunlar ve izahi,
(Hazirlayan: Cemal Kurnaz), Ankara, Berikan Yayincilik.

Ongoren, Resat (2004), “Mevlana Celaleddin-i ROmi”, Tiirkiye Diyanet Vakfi isldm Ansiklopedisi, c. 29, s.
441-448.

Pala, iskender (2003) Ansiklopedik Divan Siiri Sézliigii. istanbul: LM yayinlari.
Rahimi, Ferhad (2016), Fethali Kagar'in Cagatay Tiirkcesi S6zliigl, Doktora Tezi, Ankara: Gazi Universitesi.

Redhouse, James W. (2016). Miintahabdt-i Liigdt-i Osmdniyye. Haz. Recep Toparli, Betlil Eyovge Yiimaz,
Yasar Yilmaz. Ankara: Tark Dil Kurumu Yayinlari.

Redhouse James (2016), Miintahabdt-1 Liigdt-i Osmdniyye, (Hazirlayan: Recep Toparli, Betll Eyovge
Yilmaz, Yasar Yilmaz), Ankara, Turk Dil Kurumu Yayinlari.

Saygin, Muhterem (2022). Ali Sir Nevayt’nin Gard’ibli’s-Sigar Adli DivanininTahlili. Doktora Tezi, Denizli:
Pamukkale Universitesi.

Saygin, Muhterem (2023). Ali Sir Nevayi’nin Garad’ibii’s-Sigar Adli Divaninda Allah Tasavvuru, TURUK
Uluslararasi Dil, Edebiyat ve Halkbilimi Arastirmalari Dergisi, Sayi/Issue: 34, s. 190-225.

Schimmel, Annemarie (1999). islam’in Mistik Boyutlari. Cev. Ergun Kocabiyik. istanbul: Kabalci Yayinevi.
Semseddin Sami (1978), Kémds-i Tiirki, istanbul, Cagri Yayinlari.

Taberi, Muhammed bin Cerir (2000), Cadmiu’l-beyadn fi te’vili’l-Kur’dn, (Thk: Ahmed Muhammed Sakir),
b.y. Miesseti’r-risale.

Tatci, Mustafa (2016). UNESCO 2016 Hoca Ahmed Yesevi Yili Anisina Divdn-1 Hikmet Hoca Ahmed Yesevi,
Hoca Ahmet Yesevi Uluslararasi Tiirk-Kazak Universitesi inceleme - Arastirma Dizisi, Yayin No: 29, ISBN:
978-9944-237-35-2, Ankara.

Tirmizi (1356/1937-1382/1962), el-Cdmi‘u’s-sahih: Siinenii’t-Tirmizi, (Nsr: Ahmed Muhammed Sikir),
Kahire, V, 736, 738.

Uludag, Stileyman (2010), “Takva”, Tiirkiye Diyanet Vakfi Islém Ansiklopedisi, c. 39, s. 484-486.
Unli, Suat (2013), Cadatay Tiirkgesi SézIiigii, Konya, Egitim Yayinevi.
Yardim, Ali. (2008), Mesnevi Hadisleri, istanbul, Damla Yayinevi.



