


 

 

 

 

JOURNAL OF SCIENTIFIC MYSTICISM 

AND LITERATURE (JSML) 

 

Edebiyatın çeşitli daları, Dil, İrfan, Felsefe Dergisi 

Various branches of literature, Language, Wisdom, Philosophy 
Magazine 

 

Web: https://dergi.neu.edu.tr/index.php/neujsml 

Email: jsml@neu.edu.tr , rumi.rc@neu.edu.tr 

 

ISSN: 3062-2085 

January/ Ocak 2026 

 

Volum/Cilt:2 

No./ Sayı: 1 

 

Dergi yılda 4 sayı olarak yayımlanmaktadır. 
The magazine publishes four issues per year 

 

https://dergi.neu.edu.tr/index.php/neujsml
mailto:jsml@neu.edu.tr
mailto:rumi.rc@neu.edu.tr


 

Yayın kurulu/ Editorial board 
Prof. Dr. Ghadir Golkarian 
Prof. Dr. Esra Karabacak 

Prof. Dr. Mustafa Yeniasır 
Prof. Dr. Burak Gökbulut 

Prof. Dr.Prof. Dr. Ali Efdal özkul 
Prof. Dr. Ali Temizel 

Prof. Dr. Ali Güzelyüz 
Prof. Dr. Nimet Yıldırım 

Prof. Dr. Ali Yıldırım 
Prof. Dr. Derya Örs 

 
 

Dergi imtiyaz sahibi: YDÜ, Rumi Araştırmalar Merkezi 
Journal Publisher: NEU, Rumi Research Center 

Chief-in-editor/Başeditör: Prof. Dr. Ghadir Golkarian 
 

Co- editors/Yrd. Editörler:  
Assoc. Dr. Shabnam Golkarian 

Assoc. Dr. Aytaç Zeynalova 
Dr. Feride Seyidova 

Dr. Murat Cem Acaralp 
 
 
 

Tasarım/ Designe: Shabnam Golkarian (Özdaş) 
 
 

Başeditör yazışma adresi: ghadir.golkarian@neu.edu.tr 
 
 

Journal address: Neu Campus, Art & Sciences Faculty, 
Rumi Research Center, Floor 3, No.325 

Nicosia- TRNC 

mailto:ghadir.golkarian@neu.edu.tr


 

 

 

 

 

FIELD EDITORS/ ALAN EDİTÖRLERİ: 

• Prof. Dr. Esra Karabacak (Near East University-TRNC)- Turkish Language and 
Contemporary Dialects  

• Prof. Dr. Mustafa Yeniasır (Near East University-TRNC)- Modern Turkish Literature 
• Prof. Dr. Touraj Atabaki (HKSB Academy – Netherlands)- History and Philosophy of 

Literature 
• Prof. Dr. Ahmet İçli (Bitlis University, Turkey)- Turkish Literature 
• Prof. Dr. Münir Drkiç (Süleyman Demirel University – Bosnia-Herzegovina)- Eastern 

Languages 
• Prof. Dr. Eynulla Mededli (AIA-Azerbaijan)- History and Philosophy of Azerbaijani 

Literature 
• Prof. Dr. Hojjatollah Javani (Tehran Al-Zahra University-Iran)- Mysticism and Religion 
• Prof. Dr. Elizabeth Alexandria (University of Manitoba – Canada)- English Language 

and Literature 
• Prof. Dr. Nimet Yıldırım (EAÜ – Turkey)- Persian Language and Literature 
• Prof. Dr. Ali GÜZELYÜZ (İÜ-Turkey)- Classical Persian Literature 
• Prof. Dr. Burak Gökbulut (YDÜ – TRNC)- Turkish Folk Literature 
• Prof. Dr. Atilla Jorma (University of Finland- Finland)- Russian Language and Literature 
• Assoc. Prof. Dr. Shabnam Golkarian (YDÜ- TRNC)- History of Islamic Architecture 
• Assoc. Prof. Dr. Esmethanım Memmedova (BDÜ- Azerbaijan)- Azerbaijani Language 
• Assoc. Prof. Dr. Nargisa Shoaliyeva (UIA- Uzbekistan)- Uzbek Language and Literature 
• Assoc. Prof. Dr. Fazilat Hussain (Karachi University- Pakistan)- Urdu Language and 

Literature 
• Assoc. Prof. Mohammad Khakpour (Tabriz University- IRAN)- Persian Literature and 

Language 
• Assoc. Prof. Qaisar Ahmad (Azad National Urdu University Hydarabad- India)- Urdu 

Literature 

 

 



 

 

 

 

BİLİMSEL DANIŞMAN/ SCIENTIFIC ADVISORY 

• Prof. Dr. İrfan Suat Günsel, Near East University – TRNC 
• Prof. Dr. Mustafa Kurt, Near East University – TRNC 
• Prof. Eynulla Medetli, Azerbaijan National Academy of Science – Azerbaijan 
• Prof. Dr. Rafael Huseynov, Khazar University – Azerbaijan 
• Prof. Dr. Adnan Karaismailoğlu, Kirikkale University – Turkey 
• Prof. Dr. Ali Yildirim, Firat University – Turkey 
• Prof. Dr. Münir Drkiç, University of Sarajevo – Bosnia, Herzegovina 
• Prof. Dr. Touraj Atabaki, The Netherlands Royal Academy of Art and Sciences – 

Netherlands 
• Prof. Dr. Ahmet İçli, Bitlis University – Turkey 
• Prof. Dr. Necati Demir, Ankara Gazi University – Turkey 
• Prof. Dr. Orhan Söylemez, Kastamonu University – Turkey 
• Prof. Dr. Reza Abdi, Ardebil Farhangian University – IRAN 
• Assoc. Prof. Yurdal Cihangir – Girne American University – TRNC 
• Assoc. Prof. Şentaç Arı, Girne American University – TRNC 
• Assoc. Prof. Fazilat Hussain, Karachi University – Pakistan 
• Assoc. Dr. Mohammad Khakpour, Tebriz University – IRAN 
• Assoc. Dr. Shabnam Golkarian, Near East University- TRNC 
• Assoc. Dr. Ebrahim Daneshi, Mohaghegh Ardebili University – IRAN 
• Assoc. Dr. Elizabeth Aparecida Hautz, São Paulo University, Brazil 
• Assoc. Prof. Asuman Gokhan, Erzurum Ataturk University – Turkey 
• Assoc. Prof. Shabnam Golkarian, Near East University – TRNC 
• Assoc. Prof. Nergiza Shoaliyeva, International Islamic Academy – Uzbekistan 
• Assoc. Prof. Berna Karagözoğlu, Ağrı University – Turkey 
• Dr. Selman Karadağ, Konya Selçuk University – Turkey 
• Dr. Pune Karimi, Ezrurum Technical University – Turkey 
• Dr. Narmin Aliyeva, Azerbaycan Museum of Literature – Azerbaijan 
• Dr. Zohre Heidari Bani, Tehran Payam-e Nour University – IRAN 
• Dr. Şeyda Arısoy, Erzurum University - Turkey 



 

 

 

 

 

 

  

Orhan Veli Kanık’ın Yineleme Sanatı – Yrd. Doç. Dr. Erdoğan Saracoğlu     1-13  

Kelile ve Dimne’deki “Aslan ile Tavşan” Hikayesinin Mesnevi’deki Yansımaları   14-20 

Prof. Dr. Nimet Yıldırım     

Metaphors of Piety in the Mathnavi’i Sharif and Ali Sher Navoi’s Turkish Divans   21-40 

Dr. Muhterem Saygın      

The Construction of Architecture in Mysticism and the Approach to Islamic Architecture 41-60 

(An Analytical Study on Metaphysics, Space, and Meaning)- Assoc. Prof. Shabnam Golkarian    

Poetic and Functional Potentials of the “Line” Metaphor in Muhammad Füzuli’s Layli   61-69 

And Majnun- Prof. Dr. Khuraman Hummatova         

Türk Hümanizmini Besleyen Temel Kaynaklar- Dr. Gülara Yenisey     70-75 

Seyyid Yahya Bakuvi and Rumi- Prof. Dr. Elmira Abasova     76-84 

Common Religious- Epic Sages of the Oghuz Turks (A Historical and Geographical on  85-91 

The Subject)- Assoc. Prof. Aybeniz Rahimova 

Yunus Emre’nin Şiirlerinde Anlatım Değerlendirmesi- Prof. Dr. Esra Karabacak   92-100 

 

 

 



                     EDİTÖR YAZISI/ EDITORIAL ARTICLE  
 

     “Her harf bir sır, her kelâm bir yolculuktur...”  
Tasavvuf ve Edebiyat Dergisi’nin dördüncü sayısına ulaştığımız bu 
güzel merhalede, her bir satırın bir hakikat arayışına vesile olduğu 
inancımızla siz değerli okuyucularımızı bir kez daha muhabbetle 
selamlıyoruz.  
Bu sayımızda, geçmişin kadim hikmetleriyle günümüz insanının içsel 

arayışları arasında köprüler kurmaya devam ediyoruz. Çünkü biliyoruz ki 

tasavvuf, zamanla sınırlı olmayan bir hakikatin sesidir; edebiyat ise bu 

sesin dile gelen hâlidir. Bugün, hem bireyin iç dünyasında yankılanan 

sorulara hem de toplumsal hafızamızda yer etmiş kültürel izlere dönerek, 

derinlikli metinlerle karşınızdayız.  
    Dördüncü sayımızda yer alan makaleler, sadece akademik bir disiplinin 
    sınırlarında değil, aynı zamanda ruhu dinlendiren, gönlü yontan, zihni 
    uyandıran bir edebî-tasavvufî yolculuk sunmayı hedefledik. 
    Dergimizin oluşum sürecinde emeği geçen yazarlarımıza, 
    araştırmacılarımıza, tasarım ve yayın 
    ekibimize gönülden teşekkür ediyor; bu dergiyi ellerinde tutan, 
    gözleriyle satırları takip eden ve kalbiyle hisseden her bir 
    okuyucumuzu, bu ortak yolculuğun en kıymetli yolcusu olarak 
    selamlıyoruz. Yeni sayımızın, gönüllerde hoş bir seda bırakması 
    temennisiyle... 

    

     Baş Editör: 

    Bilimsel Tasavvuf ve Edebiyat Dergisi 

 

    Prof. Dr. Ghadir Golkarian    

 ******* 
  

 

"Every letter is a secret, every word a journey..."  
As we reach this beautiful milestone of the Second volume, First No. issue of the Sufism and Literature 
Journal, we once again greet you, our valued readers, with affection, believing that every line is a means 
to a search for truth.  
In this issue, we continue to bridge the ancient wisdom of the past with the inner quests of today's humanity. 

For we know that Sufism is the voice of a truth that is not limited by time; literature is the expression of this 

voice. Today, we present you with profound texts that address both the questions that resonate within the 

individual's inner world and the cultural traces etched in our collective memory. The articles in our fourth 

issue aim to offer a literary-Sufi journey that soothes the soul, refines the heart, and awakens the mind, 

transcending the boundaries of an academic discipline.  
We extend our heartfelt thanks to our writers, researchers, design, and publishing teams who contributed 
to the creation of our journal. We salute every reader who holds this magazine in their hands, follows 

the lines with their eyes, and feels it with their hearts, as a precious companion on this shared journey. 
We hope our new issue leaves a pleasant echo in our hearts...  
 

Editor-in-chief 

Scientific Mysticism and Literature Magazine 

 

Prof. Dr. Ghadir Golkarian 

 

CONTACT  
Near East University,  
Art & Sciences 
Faculty,  
TLL Dep. No.305  
ZIP: 99138  
Nicosia, TRNC, Via 

Mersin 10 

+90(392)2236464 

+90(392)6802000 

Editor.jsml@neu.edu.tr 

www.dergi.neu.edu.tr/i

ndex. php/neujsml 

 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 1-13  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210 

1 
 

Orhan Veli Kanık’ta Yineleme Sanatı 

The Art of Repetition in Orhan Veli Kanık 

Erdoğan SARACOĞLU1 

Email: erdogan.saracoglu@neu.edu.tr  

Orcid No: https://orcid.org/0009-0005-4730-767X  

 

ÖZET 

Orhan Veli Kanık’ın şiirlerinde yineleme (tekrar), hem biçimsel hem de anlamsal düzlemde önemli bir 

anlatım aracıdır. Şair, geleneksel şiirin süslü dilini reddederken, gündelik konuşma dilinin doğallığını 

ve ritmini yinelemeler yoluyla şiire taşır. Sözcük, dize veya düşünce tekrarları; şiirde müzikaliteyi 

sağlamakla kalmaz, aynı zamanda ironiyi, sıradan olanın estetiğini ve halk diliyle kurulan samimi 

ilişkiyi güçlendirir. 

Yineleme, Orhan Veli’de çoğu zaman bilinçli bir sadelik stratejisidir. Aynı kelimenin ya da ifadenin 

tekrarı, anlamı derinleştirmekten çok, gündelik hayatın tekdüzeliğini, insanın basit arzularını ve 

modern bireyin içsel boşluğunu görünür kılar. Bu yönüyle yineleme, Garip şiirinin temel ilkeleriyle 

uyumlu olarak, okuru duygusal bir yoğunluktan ziyade düşünsel bir farkındalığa davet eder. 

Sonuç olarak Orhan Veli’de yineleme sanatı, klasik şiirdeki ahenk unsurundan farklı olarak, sadelik, 

ironi ve gerçekçilik ekseninde işlev kazanır; şiiri yapaylıktan arındırarak yaşamın kendisine yaklaştırır. 

Anahtar kelimeler: Yineleme, Orhan Veli Kanık, Garip Akımı, Sadelik, Gündelik Dil 

ABSTRACT 

In the poetry of Orhan Veli Kanık, repetition functions as a significant stylistic and semantic device. 

While rejecting the ornate language of traditional poetry, the poet employs repetition to convey the 

natural rhythm and simplicity of everyday speech. The repeated use of words, lines, or ideas not only 

creates a sense of musicality but also reinforces irony, sincerity, and the aesthetic value of ordinary 

life. 

Repetition in Orhan Veli’s poems often serves as a deliberate strategy of simplicity. Rather than 

deepening meaning in a conventional lyrical sense, repeated expressions highlight the monotony of 

daily life, basic human desires, and the inner emptiness of the modern individual. In this respect, 

repetition aligns with the core principles of the Garip movement by encouraging intellectual awareness 

rather than emotional excess. 

In conclusion, repetition in Orhan Veli’s poetry operates not as a traditional harmonic ornament but as 

a tool of simplicity, realism, and irony, bringing poetry closer to lived experience. 

Keywords: Repetition, Orhan Veli Kanık, Garip Movement, Simplicity, Everyday Language 

ÖNSÖZ 

Cumhuriyet dönemi Türk şiirinin en belirleyici kırılma noktalarından biri, şiirin dil, konu ve estetik 

anlayışında yaşanan köklü dönüşümdür. Bu dönüşümün merkezinde yer alan Orhan Veli Kanık, şiiri 

gündelik hayatın doğal akışıyla buluşturarak, geleneksel şiir algısını bilinçli bir biçimde sarsmıştır. 

 
1 Yrd. Doç. Dr., YDÜ, Fen – Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, Lefkoşa, KKTC 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210
mailto:erdogan.saracoglu@neu.edu.tr
https://orcid.org/0009-0005-4730-767X


Orhan Veli Kanık’ta Yineleme Sanatı/ Erdoğan saracoğlu     Jan. 2026, 2 (1), 14-20 

     https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210 

Onun şiirinde süs, mecaz ve ölçü geri plana çekilirken; sade, yalın ve tekrarlarla güçlenen bir anlatım 

öne çıkar. 

Bu çalışma, Orhan Veli Kanık’ın şiirlerinde yineleme sanatının işlevini ve anlam boyutunu incelemeyi 

amaçlamaktadır. Yineleme, çoğu zaman basit bir söz sanatı olarak görülse de Orhan Veli’nin şiirinde, 

bilinçli bir estetik tercih ve poetik duruşun parçası hâline gelir. Tekrar edilen sözcükler ve ifadeler, 

yalnızca ritim yaratmakla kalmaz; modern insanın sıradanlığı, içsel boşluğu ve hayata karşı geliştirdiği 

ironik bakışı da görünür kılar. 

Bu önsözle birlikte sunulan metin, Orhan Veli’nin şiir dünyasında yinelemenin nasıl bir anlam kurucu 

unsur olarak kullanıldığını ortaya koymayı; Garip şiirinin temel ilkeleri doğrultusunda, sadelik ile 

derinlik arasındaki ilişkiyi değerlendirmeyi hedeflemektedir. Çalışmanın, hem edebiyat öğrencileri 

hem de modern Türk şiirine ilgi duyan okurlar için açıklayıcı ve yol gösterici bir çerçeve sunması 

amaçlanmıştır. 

GİRİŞ 

Orhan Veli Kanık, 13 Nisan 1914’te İstanbul’da doğar. Çocukluğu Beykoz ve Beşiktaş’ta geçen 

Orhan Veli yedi yaşında Galatasaray Lisesi’nin İlkokulu’na yatılı olarak verilir.  İlkokulda 

Fransızcaya karşı büyük ilgi duyan Orhan Veli, çalışkan bir öğrenci olarak hocalarının dikkatini çeker.  

1925 yılında annesiyle beraber Ankara’da görev yapan babasının yanına gider ve orada Gazi 

İlkokulu’nun beşinci sınıfına yazılır.  

Bir yıl sonra Ankara Lisesi’ne yatılı öğrenci olarak verilir. Lisede Ahmet Hamdi Tanpınar, Rıfkı M. 

Meriç gibi hocalardan edebiyat dersi alır. Onların da yönlendirmesiyle edebiyata merak salıp yazı ve 

şiirler yazmaya başlar. Divan Edebiyatı ile Halk Edebiyatı’nın tüm inceliklerini öğrenir. Aruz 

ölçüsüyle çok güzel şiirler yazar. 

İlkokulun son sınıfında Oktay Rifat’la, bir iki yıl sonra da lisede Melih Cevdetle tanışır. İşte ilerde 

Garip Hareketi’ne damgasını vuracak olan Orhan Veli, Oktay Rifat ve Melih Cevdet üçlüsü, o 

günlerde biraraya gelir. 

İlk şiirlerini Varlık Dergisi’nde 1936 yılında arkadaşlarıyla birlikte yayınlayan Orhan Veli, bazı 

şiirlerinde Mehmet Ali Sel takma adını kullanır. Üç arkadaş Türk Edebiyatında yeni bir çığır açacak 

olan Garip Şiirlerinde örnekler vermeye, Varlık’ın 15 Eylül 1937 tarihli sayısında başlarlar.  

Garip Hareketi’nin şairlerine o dönemin aydınlarının “garip” gözle baktığını gören üç arkadaş, 

1941’de ortaklaşa yayınladıkları şiir kitabına Orhan Veli’nin arkadaşı Cavit Yamaç’ın önerisiyle 

“Garip” adını koyarlar. Böylece Garip, bir kitabın adı olduğu kadar bir akımın da adı olur. 

Garip Hareketi, kendinden önceki şiir anlayışlarına ve felsefelerine bir tepkinin ifadesidir. Onlar ölçü 

ile uyaka karşıdır. Edebi Sanatlar şiirde mutlaka gerekli olan unsurlar değildir. Şiir dilinin, yeni, doğal 

ve konuşma diline yakın bir anlatım şekline dönüşmesi gerekir. Bu nedenle Orhan Veli şiirlerinde hem 

kendini zorlayarak sanat yapmak hem de özellikle sıfat kullanmaktan özellikle kaçınmaktadır. Çünkü 

sanatlı ve süslü anlatıma karşıdır. O, şiirin sözcüklerle yazıldığına inanan bir şairdir. Şiirlerinde 

kullandığı dil, halkın konuştuğu güncel dildir. Ona göre doğa güzel ve eşsiz bir görünüme sahip 

olduğu için, doğayı ve güncel olaylarla insanları anlatırken gerçekleri süslemeye gerek yoktur. Gerçeği 

olduğu gibi, yakın bir biçimde yansıtmak gerekir. Orhan Veli: 

Deli eder insanı bu dünya, 

Bu gece, bu yıldızlar, bu koku, 

Bu tepeden tırnağa çiçek açmış ağaç, 

 

Derken bize yaşama sevgisini derinden duyurur. 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 1-13  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210 

3 
 

Şiirde sanat yapmaktan kaçınan Orhan Veli’nin en çok kullandığı yazınsal sanatlar başta konuşma 

dilinde de kullanılan anlamla ilgili sanatlar olan Yineleme (Tekrir) sanatı olmak üzere, Tenasüp 

(İlgileme), Tezat (Karşıtlık) ve İstifham (Sorulama) sanatları gelir. 

 

Bir zamanlar İstanbul Türküsü adlı şiirinde:  

“İstanbul’da Boğaziçinde, 

Bir fakir Orhan Veli’yim; 

Veli’nin oğluyum, 

Tarifsiz kederler içinde. 

Urumelihisarı’na oturmuşum; 

Oturmuş da bir türkü tutturmuşum.” 

 

diyen ve şiirinde yineleme sanatı yapan Orhan Veli, henüz 36 yaşında iken hayata veda etti. O, bugün 

Rumelihisarı’nda siyah taşlarla örülüp kademe kademe yükselen setler üstünde bembeyaz mermer 

taşlarından yapılan mezarında bir erguvan ağacının gölgesinde yatmaktadır. 

1. Kurumsal Çerçeve ve Şiir Dili 

Yineleme sanatının şiirde anlamı pekiştiren ve ritmik yapı oluşturan temel araçlardan biri olduğu, Türk 

şiiri üzerine yapılan dilbilimsel ve poetik çalışmalarda ayrıntılı biçimde ele alınmıştır (Aksan, 2005). 

Bu bağlamda yineleme, yalnızca estetik bir unsur değil, aynı zamanda anlam kurucu bir dil 

stratejisidir. 

2. Orhan Veli ve Garip Harekati 

Orhan Veli Kanık’ın şiir anlayışı, Garip Hareketi’nin temel ilkeleri doğrultusunda, süslü anlatıma ve 

geleneksel kalıplara bilinçli bir karşı çıkış olarak değerlendirilmiştir (Bezirci, 1991; Tuncer, 1997). 

Şairin şiirlerinde konuşma diline yaklaşan yalın anlatım ve yineleme unsurları, bu poetik tavrın 

belirgin göstergelerindendir (Sazyek, 2006). 

3. Şiir Örnekleri ve Metinsel Yineleme 

Makale boyunca örneklendirilen şiirler, Orhan Veli’nin Bütün Şiirleri adlı eserinden alınmış olup, 

yineleme sanatının farklı türlerini açık biçimde ortaya koymaktadır (Kanık, 2004). Bu şiirlerde tekrar 

edilen sözcük ve dizeler, gündelik hayatın tekdüzeliğini ve modern bireyin varoluşsal durumunu 

görünür kılar (Fuat, 2000). 

4. Karşılaştırmalı ve Eleştirel Bağlam 

Modern Türk şiirinde yineleme ve şiir dili üzerine yapılan çalışmalar, Orhan Veli’nin poetikasını 

değerlendirmede karşılaştırmalı bir zemin sunmaktadır. Bu bağlamda Cemal Süreya şiiri üzerine 

yapılan dil çalışmaları, Garip sonrası şiir anlayışını anlamada tamamlayıcı nitelik taşır (Güneş, 2007). 

5. Yineleme Sanatı ve Orhan Veli 

Anlamla ilgili sanatların başında gelen Yineleme (Tekrir) sanatı, etkili bir anlatıma ulaşmak, anlamı 

pekiştirmek ve ses uyumunu sağlamak için şiirdeki bazı sözcük veya söz öbeklerinin yinelenmesiyle 

(tekrarlanmasıyla) yapılan bir sanattır. Bu yinelemelerin kimi zaman bütün bir dizenin (nakarat gibi) 

yinelenmesi yoluyla yapıldığı da görülür. Hatta şiirin birinci bendi ile son bendinin aynen 

tekrarlanarak yapılan yinelemeler de vardır. Metinsel yineleme dediğimiz bu tür yinelemelerde esas 

amaç, başta anlamın daha da pekiştirilmesini sağlamak ve okuyucunun dikkatini şiirdeki konu 

üzerinde yoğunlaştırmaktır. 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210


Orhan Veli Kanık’ta Yineleme Sanatı/ Erdoğan saracoğlu     Jan. 2026, 2 (1), 14-20 

     https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210 

Yineleme sanatı, Türk şiirinin her döneminde ve her türünde görülen bir sanattır. Ayrıca konuşma 

dilinde de bir anlatım özelliği olarak anlamı pekiştirmek için sık sık farkında olmadan yineleme 

sanatına başvurulur. 

İşte şiirde betimleyici anlayışa, sanatlı ve süslü anlatıma karşı çıkan Orhan Veli, şiirin sadece yalın ve 

anlaşılır sözcüklerle yazılabileceğini savunur. Bu nedenle onun şiirleri konuşma diline çok yakındır. 

O, şiirde dize veya parça güzelliğine değil, bütünlüğe önem verir. Kullandığı dil halkın dilidir. Ona 

göre anlatım düz ve dolaysız olmalıdır. Bu nedenle onun şiirlerinde görülen yazınsal sanatların 

başında konuşma dilinde de kullanılan yineleme sanatı gelir. İşte biz bu çalışmamızda Orhan Veli’nin 

şiirlerindeki yineleme sanatı üzerinde duracağız. Vereceğimiz örnekler, Yapı Kredi Yayınlarının 

Orhan Veli, Bütün Şiirleri adlı kitaptan alınmıştır. Yineleme sanatının çok değişik türleri vardır. 

Bunlar, dilbilim çalışmalarında kullanılan adlarıyla yinelemenin türleri olarak örnekleriyle ele 

alınacaktır.  

5..1. Çok Ekli Yineleme 

Bir sözcüğün değişik eklerle yinelendiği bu tür, Orhan Veli’nin şiirlerinde oldukça yaygın bir şekilde 

kullanılmıştır. 

Bu dünyada biraz da yaşayalım 

O tek başına 

Ben tek başıma       (Gölgem, s.40) 

 

Hiçbir şeyden çekmedi dünyada 

Nasırdan çektiği kadar      (Kitabe-i Seng-i Mezar I, s.45) 

 

Duyarlarsa öldüğünü alacaklılar 

Haklarını helal ederler elbet. 

Alacağına gelince ... 

Alacağı yoktu rahmetlinin.     (Kitabe-i Seng-i Mezar II, s.46) 

Beni bu güzel havalar mahvetti. 

Böyle havada istifa ettim 

Evkaftaki memuriyetimden.     (Güzel Havalar, s.57) 

 

Dizi dizime değer bir tazenin 

Çarşaflı, ama hafifmeşrep;     (Yolculuk, s.73) 

 

Musiki ruhun gıdasıdır 

Musikiye bayılıyorum.      (Eskiler alıyorum, s.80) 

 

Düzce’deyim Yeşil Yurt otelinde. 

Otelin önü çarşı, 

Salepçiler salep satar otele karşı.    (Yol Türküleri, s.85) 

 

Kıskanma, güzelim, kıskanma; 

Senin yerin başka, 

Onun yeri başka      (Şanolu Şiir, s.96) 

 

Hürriyete gelin olacaktı, yaşasaydı; 

Bu teller onun telleri 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 1-13  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210 

5 
 

Bu duvak onun duvağı işte     (Kapalı Çarşı, s.102) 

 

Ne çamaşıra gidilir artık ne cam silmeye; 

Bulaşıksa kendi bulaşıkları.     (Altındağ, s.109) 

  

Dişli, dişliye karşı 

Dişlilerin arasında 

Güçsüz güçlüye karşı.      (Karşı, s.119) 

 

Bir baş düşünürüm başımda 

Bir mide düşünürüm midemde 

Bir ayak düşünürüm ayağımda 

Ne haltedeceğimi bilemem.     (Dalgacı Mahmut, s.120) 

 

Nasıl korku verir sessizlik insana; 

İnsan nasıl konuşur kendisiyle; 

        (Yalnızlık Şiiri, s.122) 

Geçen kuşları görürsün hiç olmazsa 

Dört duvarı göreceğine.      (Pencere, s.124) 

 

Küçüktüm, küçücüktüm, 

Oltayı attım denize;      (Macera, s.139) 

 

İnsanlar sevmesini bilir 

Yaşamayı sevdiği kadar.     (Aşk Resmigeçidi, s.146) 

 

5.2. Önyinelemeler 

Dizelerin başındaki sözcüklerin ya da söz öbeklerinin yinelenmesidir. Önyineleme, Orhan Veli’nin 

şiirlerinde sık rastladığımız yineleme türlerindendir. 

Geç bunları, anam babam, geç; 

Geç bunları bir kalem 

Bilirim ben yaptığımı.      (Dedikodu, s.44) 

 

Gemilerim, yan yata yata, 

Gemilerim, kurşun kalemiyle çizilmiş; 

Gemilerim kırmızı bayraklı.     (Gemilerim, s.56) 

 

Ne şu değirmen Ferhat ağanın, 

Ne de bu türkü hazin; 

Ne açım ne susuz 

Ne de gurbet elde yalnız.     (Yol Türküleri, s.88) 

 

Ne atom bombası, 

Ne Londra Konferansı; 

Bir elinde cımbız, 

Bir elinde ayna; 

Umurunda mı dünya!      (Cımbızlı Şiir, s.98) 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210


Orhan Veli Kanık’ta Yineleme Sanatı/ Erdoğan saracoğlu     Jan. 2026, 2 (1), 14-20 

     https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210 

 

Köpükler ki fena kalpli değil, 

Köpükler ki dudaklara benzer; 

Köpükler ki insanlarla 

Zinaları ayıp değil      (Denizi Özliyenler İçin, s.101) 

 

Ölünce kirlerimizden temizlenir 

Ölünce biz de iyi adam oluruz     (Ölüme Yakın, s.103) 

  

Kiminiz kürek çeker, sıya sıya; 

Kiminiz midye çıkarır dubalardan; 

Kiminiz dümen tutar mavnalarda; 

Kiminiz çımacıdır halat başında; 

Kiminiz kuştur, uçar, şairâne; 

Kiminiz balıktır, pırıl pırıl; 

Kiminiz vapur, kiminiz şamandıra; 

Kiminiz bulut, havalarda; 

Kiminiz çatanadır, kırdığı gibi bacayı 

Şıp diye geçer köprü’nün altından; 

Kiminiz düdüktür, öter; 

Kiminiz dumandır, tüter; 

Ama hepiniz, hepiniz ... 

Hepiniz geçim derdinde.     (Galata Köprüsü, s.118) 

 

Neler yapmadık şu vatan için! 

Kimimiz öldük; 

Kimimiz nutuk söyledik.     (Vatan İçin, s.127) 

 

Kimi peygambere inanır; 

Kimi saat köstek donanır; 

Kimi kâtip olur, yazı yazar; 

Kimi sokaklarda dilenir. 

Kimi kılıç takar böğrüne; 

Kimi uyar dünya seyrine.     (Pireli Şiir, s.130) 

 

Montör Sabri ile 

Daima geceleyin 

Ve daima sokakta 

Ve daima sarhoş konuşuyoruz.     (Montör Sabri, s.204) 

 

Ben ki her akşam yatağımda 

Onu düşünüyorum 

Onu sevdiğim müddetçe 

Yatağımı da seveceğim.      (Yatağım, s.207) 

 

Ne başımda bulut gezdiririm, 

Ne sırtımda mühür-ü nübüvvet. 

Ne İngiliz kıralı kadar mütevaziyim, 

Ne de Bay Celâl Bayar’ın 

Ahır uşağı kadar aristokrat.     (Ben Orhan Veli, s.216) 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 1-13  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210 

7 
 

 

Yolum asfalt 

Yolum toprak 

Yolum meydan 

Yolum gökyüzü 

Ve ben neler düşünüyorum!     (Veda, s.228) 

 

5.3. Artyinelemeler 

Dizelerin sonlarındaki sözcüklerin ya da söz öbeklerinin yinelenmesidir. Bilindiği gibi eski şiirimizde 

genellikle dörtlük ya da beyit sonlarında aynı ekin, sözcüğün veya söz öbeğinin yinelenmesine “redif” 

denir. Fakat bugün şairler redif gibi düzenli olmamakla birlikte şiirlerinde zaman zaman dize ya da 

bölüm sonunda kimi sözcükleri yinelemektedirler. İşte bu tür yinelemelere Orhan Veli’nin şiirlerinde 

sık sık rastlamaktayız. 

Sarhoş oldum da 

Seni hatırladım yine; 

Sol elim, 

Acemi elim, 

Zavallı elim.       (Sol Elim, s.39) 

 

Çayın rengi ne kadar güzel, 

Sabah sabah, 

Açık havada! 

Hava ne kadar güzel 

Oğlan çocuk ne kadar güzel 

Çay ne kadar güzel.      (Ne Kadar Güzel, s.54) 

 

Çok sevdiğim salatayı bile 

Aramaz mı olacaktım 

Ben böyle mi olacaktım      (Sevdaya mı Tutuldum, s.55) 

  

Yokuştan bir Döne çıkar 

İsa Balı’nın ardından 

Hanoğlu Kocabey çıkar 

Ayvaz çıkar, Hoylu çıkar; 

Bir yandan Köroğlu çıkar.     (Yol Türküleri, s.86) 

 

Bir hastamız var, makine bekliyor. 

Bir hastaları varmış, makine bekliyor.    (Yol Türküleri, s.88) 

 

Dağların tepesinden, 

Birdenbire denizi göreceğiz, 

Denizi Gökle bir göreceğiz.     (Yol Türküleri, s.89) 

 

Kıskanma güzelim kıskanma; 

Senin yerin başka, 

Onun yeri başka      (Şanolu Şiir, s.96)  

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210


Orhan Veli Kanık’ta Yineleme Sanatı/ Erdoğan saracoğlu     Jan. 2026, 2 (1), 14-20 

     https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210 

Hapishaneler, kelepçeler, idam cezaları; 

Sizin için; 

Herşey sizin için.      (Sizin İçin, s.114) 

 

Dere tepe bedava, 

Yağmur çamur bedava 

Camekânlar bedava 

Acı su bedava 

Esirlik bedava       (Bedava, s.126) 

 

Hayat bulur, 

Sıhhat bulur, 

Bereket bulur.       (Sucunun Türküsü, s.133) 

 

Öyle bir yerde olmalıyım ki, 

Ne karpuz kabuğu gibi 

Ne ışık, ne sis, ne buğu gibi ... 

İnsan gibi.       (Dalga, s.135) 

 

Hür olsak der, 

Eşit olsak der, 

İnsanları sevmesini bilir 

Yaşamayı sevdiği kadar.     (Aşk Resmigeçiti, s.144) 

 

Dem bezm-i visalinde heba olmak içindir 

Cânım senin uğrunda feda olmak içindir 

Nabzım helecânımda sedâ olmak içindir 

Cânım senin uğrunda feda olmak içindir   (Şarkı, s.183) 

Güzel kadınları severim 

İşçi kadınları da severim 

Güzel işçi kadınları 

Daha çok severim.      (Quantitatif, s.214) 

 

Yol düzdür. 

Üzerinden tramvay geçer, 

Adamlar geçer, 

Kadınlar geçer       (Bebek Suite’i, s.237) 

 

6. Metinsel Yineleme 

Halk şiirimizde kullanılan nakarata benzer kalıp halindeki yinelemelere denir. Orhan Veli’nin 

şiirlerinde görülen bu tür yinelemelerde genellikle iki yazınsal sanat bir aradadır. Hem metinsel 

yineleme hem de istifham (Sorulama) ya da nida (ünlem) sanatları birlikte kullanılır. Bazı metinsel 

yinelemelerde dizedeki sözcükler aynen tekrarlanırken, bazı yinelemelerde ise iki dizedeki bir veya iki 

sözcük ya yer değiştirir ya da yerini farklı sözcüklere bırakır. Örneğin aşağıdaki şiirin başında ve 

sonunda kullanılan 2 dize hem metinsel yineleme hem ünlem hem de kişileştirme sanatları olarak 

kullanılmış, ayrıca birinci dizedeki “sakın” sözcüğü yerine, son dizede “ne olur” sözcükleri 

kullanılmıştır.  

Kargalar sakın anneme söylemeyin! 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 1-13  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210 

9 
 

Kargalar ne olur anneme söylemeyin!    (Bayram, s.36)  

 

Gözlerim 

Gözlerim nerede? 

Gözlerim 

Gözlerim nerede? 

       (Gözlerim, s.41) 

 

Harbe giden sarı saçlı çocuk! 

Harbe giden sarı saçlı çocuk!     (Harbe Giden, s.50) 

 

Hava ne kadar güzel! 

Çay ne kadar güzel!      (Ne Kadar Güzel, s.54) 

 

Beni bu güzeler havalar mahvetti, 

Beni bu güzeler havalar mahvetti.    (Güzel Havalar, s.57) 

 

Nedendir biliyor musun; 

Nedendir biliyor musun; 

Seni hâlâ seviyorum, eski karım.    (Eski Karım, s.62) 

 

İnanma, ceketim, inanma 

İnanma, ceketim, inanma     (Kuşlar Yalan Söyler, s.63) 

 

İstanbul’da Boğaziçi’nde 

Bir fakir Orhan Veli’yim; 

Veli’nin oğluyum, 

Tarifsiz kederler içinde. 

İstanbul’da Boğaziçi’ndeyim; 

Bir fakir Orhan Veli, 

Veli’nin oğlu; 

Tarifsiz kederler içindeyim.     (İstanbul Türküsü, s.74) 

 

Nerde böyle hüzünlenmek o zaman? 

Nerde böyle hüzünlenmek o zaman?    (Ah! Neydi benim…, s.100) 

 

Gemiler geçer rüyalarımda, 

Allı pullu gemiler, damların üzerinden; 

Ben zavallı, 

Ben yıllardır denize hasret, 

Gemiler geçer rüyalarımda, 

Allı pullu gemiler, damların üzerinden; 

Ben zavallı, 

Ben yıllardır denize hasret,     (Denizi Özliyenler İçin, s.101) 

 

Akşamüstüne doğru, kış vakti; 

Akşamüstüne doğru, kış vakti;     (Ölüme Yakın, s.103) 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210


Orhan Veli Kanık’ta Yineleme Sanatı/ Erdoğan saracoğlu     Jan. 2026, 2 (1), 14-20 

     https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210 

 

Şöhretmiş, kadınmış, para hırsıymış; 

Zamanla anlıyor insan dünyayı. 

Şöhretmiş, kadınmış, para hırsıymış; 

Hepsini unuturuz.      (Ölüme Yakın, s.103) 

 

Kuşlara, yapraklara dönmüşüm, 

Pır pır eder durur bahar rüzgârında. 

Kuşlara, yapraklara dönmüşüm; 

Cümle âzâm isyanda; 

Kuşlara, yapraklara dönmüşüm;     (Pırpırlı Şiir, s.105) 

 

İstanbul’u dinliyorum gözlerim kapalı; 

İstanbul’u dinliyorum gözlerim kapalı;    (İstanbul’u Dinliyorum, s.115-116)  

 

NOT: Orhan Veli’nin İstanbul’u Dinliyorum adlı şiiri, 6 bentten oluşmaktadır. Her bendin başında ve 

sonunda yukarıda örneğini verdiğimiz dizeler metinsel yineleme olarak geçmektedir. 

Bedava yaşıyoruz, bedava; 

Bedava yaşıyoruz, bedava;     (Bedava, s.126) 

 

Su taşırım, eşeğim önümde; 

Deh, eşeğim, deh! 

Bin kişinin canına can katar günde; 

Deh, eşeğim, deh!      (Sucunun Türküsü, s.133) 

 

Öyle bir yerde olmalıyım, 

Öyle bir yerde olmalıyım ki     (Dalga, s.135) 

 

Herşey birdenbire oldu. 

Herşey birdenbire oldu.      (Birdenbire, s.140) 

 

Düzüldü uçsuz bucaksız alay, 

Çıngıraklar çalar kapılarda. 

Düzüldü uçsuz bucaksız alay, 

Bak, son hasad başladı rüzgârda.    (Buğday, s.160) 

 

7. Sözdizimsel Yinelemeler  

Aynı sözdizimin kullanıldığı dizelerde ortaya çıkan ve yapısal koşutluğa yol açan bir yineleme 

türüdür.  

Mektup alır efkârlanırım 

Rakı içer efkârlanırım 

Yola çıkar efkârlanırım 

Ne olacak bunun sonu bilemem.    (Efkârlanırım, s.66) 

 

Alışamıyacak mıyım? 

Unutamıyacak mıyım? 

Güneşten sonra yattım 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 1-13  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210 

11 
 

Güneşten önce kalktım.      (Yol Türküleri, s.86) 

 

Bu dağlardan geçmedinse, 

Bu sulardan içmedinse, 

Yaşadım deme be ahbap.     (Yol Türküleri, s.87) 

 

Alnın sıcak mı değil mi bilmiyorum; 

Dudakların ıslak mı değil mi bilmiyorum;   (İstanbul’u Dinliyorum, s.116) 

 

Kuşlar geçer bulutların üstünden, 

Yağmur yağar bulutların üstüne. 

Kuşlar geçer trenin üstünden, 

Yağmur yağar trenin üstüne 

Kuşlar geçer gecenin üstünden, 

Yağmur yağar gecenin üstüne. 

Ve ay gelir, kuşlar nereye giderse 

Güneş doğar yağmurun üstüne.     (Üstüne, s.222) 

 

Bir evin bir köpeği vardı; 

Kıvır kıvırdı, adı Çinçon’du, öldü 

Bir de kedisi vardı: Maviş, 

Kayboldu.        (Hayat Böyle Zaten, s.224) 

 

Mektepten kaçıyorsun, 

Kuş tutuyorsun, 

Deniz kenarına gidip 

Fena çocuklarla konuşuyorsun, 

Duvarlara fena resimler yapıyorsun;    (Fena Çocuk, s.232) 

 

8. Zıt Koşut Yineleme 

Bir bölüm ya da dize başındaki sözcük veya söz gruplarının aynı bölüm ya da dize sonunda 

yinelenmesine zıt koşut yineleme diyoruz. Orhan Veli şiirlerinde, zıt koşut yinelemeyi fazla 

kullanmamıştır. 

Elifbamın yapraklarında 

Gemilerim, yelkenli gemilerim.    (Gemilerim, s.56) 

 

İnanma, ceketim, inanma 

Kuşların söylediklerine;     (Kuşlar Yalan Söyler, s.63) 

 

Gemiler vardı limanda gemiler 

Her biri yeni bir ufka gider.    (Yol Türküleri, s.89) 

 

Kıskanma güzelim kıskanma; 

Senin yerin başka, 

Onun yeri başka.     (Şanolu Şiir, s.96) 

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210


Orhan Veli Kanık’ta Yineleme Sanatı/ Erdoğan saracoğlu     Jan. 2026, 2 (1), 14-20 

     https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210 

Hele martılar, hele martılar, 

Her bir tüylerinde ayrı telaş!    (Gün Olur, s.113) 

 

Sizin için, insan kardeşlerim, 

Her şey sizin için;     (Sizin İçin, s.114) 

Gerin, bedenim, gerin; 

Doğan güne karşı.     (Karşı, s.119) 

 

Pencere, en iyisi pencere; 

Geçen kuşları görürsün hiç olmazsa;   (İçerde, s.124) 

 

Bedava yaşıyoruz, bedava; 

Hava bedava, bulut bedava    (Bedava, s.126) 

 

Ne hoş, ey güzel Tanrım, ne hoş 

Maviliklerde sefer etmek!    (Açsam Rüzgâra, s.164) 

 

İçkiye benzer bişey var bu havalarda. 

Kötü ediyor insanı, kötü ... 

İçkiye benzer bişey var bu havalarda. 

Sarhoş ediyor insanı, sarhoş.    (İçkiye Benzer Bir Şey, s.221) 

 

 

TARTIŞMA 

Orhan Veli Kanık’ın şiirlerinde yineleme sanatının kullanımı, modern Türk şiirinde biçimsel bir tercih 

olmanın ötesinde, poetik bir tavrın göstergesi olarak değerlendirilmelidir. İncelenen metinler, 

yinelemenin yalnızca ses ve ritim unsuru olarak değil; anlamı dönüştüren, okurla şiir arasında yeni bir 

ilişki kuran yapısal bir unsur olduğunu ortaya koymaktadır. Bu bağlamda yineleme, klasik şiirdeki 

ahenk ve belagat anlayışından bilinçli bir kopuşu temsil eder. 

Makale kapsamında ele alınan örnekler, Orhan Veli’nin tekrarları çoğu zaman ironik bir mesafe 

kurmak amacıyla kullandığını göstermektedir. Aynı kelimenin ya da ifadenin yinelenmesi, duygusal 

yoğunluğu artırmaktan ziyade, gündelik hayatın sıradanlığını ve tekrar eden doğasını vurgular. Bu 

durum, Garip şiirinin “olağan olanı şiirin merkezine yerleştirme” anlayışıyla doğrudan örtüşmektedir. 

Yineleme, böylece hem içerik hem de biçim düzeyinde anlam kurucu bir işlev üstlenir. 

Öte yandan, yineleme sanatının bu şekilde kullanılması, şiirin “basit” ya da “kolay” olduğu yönündeki 

eleştirileri de yeniden düşünmeyi gerekli kılar. Makalenin ortaya koyduğu üzere, Orhan Veli’de 

sadelik, yüzeysel bir anlatım değil; aksine bilinçli bir poetik indirgeme ve estetik tercihtir. Yineleme, 

bu indirgeme sürecinde şiirin taşıyıcı kolonlarından biri hâline gelir ve modern bireyin dünyayla 

kurduğu mesafeli, ironik ilişkiyi görünür kılar. 

SONUÇ 

Bu çalışma, Orhan Veli Kanık’ın şiirlerinde yineleme sanatının, geleneksel söz sanatları anlayışından 

farklı bir işlev üstlendiğini ortaya koymuştur. Yineleme, şairin şiir dilini sadeleştirme çabasının temel 

araçlarından biri olarak; ritim, ironi ve gerçekçilik ekseninde çok katmanlı bir anlam üretimine katkı 

sağlamaktadır. Tekrar edilen sözcük ve ifadeler, şiiri süslemekten ziyade, yaşamın kendisine 

yaklaştıran bir etki yaratır. 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 1-13  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210 

13 
 

Elde edilen bulgular, Orhan Veli’nin şiirinde yinelemenin, Garip akımının poetik ilkeleriyle doğrudan 

bağlantılı olduğunu göstermektedir. Bu bağlamda yineleme, modern Türk şiirinde “yüksek söylem” 

yerine “yaşanan hayatı” merkeze alan yeni bir estetik anlayışın taşıyıcısıdır. Şair, tekrar yoluyla okuru 

duygusal bir coşkuya değil; farkındalığa, düşünmeye ve gündelik olanın şiirselliğini yeniden 

keşfetmeye davet eder. 

Sonuç olarak, Orhan Veli Kanık’ta yineleme sanatı, basit bir teknik unsur değil; şiirin anlam dünyasını 

kuran, modern Türk şiirinin yönünü belirleyen ve şiiri hayatla yeniden buluşturan temel bir poetik 

strateji olarak değerlendirilmelidir. Bu yönüyle çalışma, Orhan Veli şiirinin biçim–anlam ilişkisini 

anlamaya yönelik yapılacak yeni araştırmalar için de sağlam bir zemin sunmaktadır. 

 

KAYNAKÇA 

Aksan, D. (2005). Şiir dili ve Türk şiir dili (5. bs.). Engin Yayıncılık. 

Bezirci, A. (1991). Orhan Veli (8. bs.). Altın Kitaplar. 

Fuat, M. (2000). Orhan Veli. Adam Yayınları. 

Güneş, Z. (2007). Cemal Süreya’nın şiir dili. Anadolu Üniversitesi Yayınları. 

Kanık, O. V. (2004). Bütün şiirleri (9. bs.). Yapı Kredi Yayınları. 

Sazyek, H. (2006). Cumhuriyet dönemi Türk şiirinde Garip hareketi (3. bs.). Akçay Yayınları. 

Tuncer, H. (1997). Garipçiler. Akün Yayınları. 

 

 

      

   

  

   

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211210


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 14-20  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207  

14 
 

Kelile ve Dimne’deki “Aslan ile Tavşan” Hikayesinin Mesnevi’deki Yansımaları 

Reflections of the "Lion and The Rabbit" Story from The Kalila and Dimna in 

The Mathnavi 

Nimet Yıldırım1 

Email: sahname79@gmail.com 

Orcid No: https://orcid.org/0000-0001-6544-7573 

 

ÖZET  

Mevlâna Celâleddin-i Rumî’den La Fontaine’e kadar sayısız kişiye ve esere kaynaklık eden Kelîle ve 

Dimne, konusuyla ve hikâyeleriyle dünyada âdeta bir “Kelîle ve Dimne Edebiyatı” oluştururmuştur. 

Mevlâna, Kelile ve Dimne’den çok sayıda hikâyeyi kendi tarzı ve engin anlamlı sentezlemeleriyle ünlü 

başyapıtı Mesnevi’sinde olağanüstü güzellikler ve derin anlam yüklemeleriyle didaktik hikâyeler ve ara-

larına serpiştirilmiş öğütleri ve uyarılarıyla zenginleştirerek bu tarzın en güzel örneklerini vermiştir.  

Eser III. yüzyılda Hint hükümdarlarından birinin oğullarını eğitmekle görevlendirdiği bir rahip tarafın-

dan şehzadeler için hazırlanmış, daha sonraları Sasani hükümdarı Hüsrev Enuşirvân zamanında tabip 

Borzûye’nin birkaç Sanskritçe kaynaktan daha yararlanarak Pehlevî dilinde tercümesi ve telifi yoluyla 

meydana getirilmiştir. Abdullah b. Mukaffa bazı katkılarda bulunarak eseri Arapça’ya çevirmiştir. Bir-

takım dünya dillerine yapılan Kelîle ve Dimne çevirilerinin hemen tamamı İbn Mukaffa metnine dayan-

maktadır. Söz konusu eser daha sonra Farsça’ya da çevrilmiştir.  

Kitabı oluşturan masalların kahramanları hayvanlardır. Eserin ana kaynağı, bir hükümdarın oğullarını 

eğitmek amacıyla yazıldığı ve aynı şekilde genişletilmiş versiyonları da birtakım hükümdarların istek-

leriyle hazırlandığı için kitabın konusu daha çok ailevî ve siyasî terbiyedir; ancak yeri geldikçe ahlâk 

değerlerine de göndermeler yapılır. 

Kelile ve Dimne’de görece kısa olarak anlatılan önemli bölümlerden “Aslan ile Tavşan” hikâyesi 

Mevlâna tarafından alabildiğine genişletilerek, birtakım olaylara göndermelerle, didaktik, ahlaki ve de-

rin anlamlı öğütler ile bezenerek mesnevide son derece güzel ve etkili pasajlar halini almıştır. Bu maka-

lede Kelile ve Dimne'nin “Aslan ile Tavşan” hikayesinin Mesnevi'deki yansımaları ele alınıp incelene-

cektir.  

Anahtar Kelimeler: Kelile ve Dimne, Mesnevi, Mevlâna, Enuşirvan, Abdullah b. Mukaffa. 

 

ABSTRACT 

The Kalila and Dimna, which has served as a source for countless individuals and works, from Rumi to 

La Fontaine, has virtually created a "Kalila and Dimna Literature" worldwide with its subject matter and 

stories. In his renowned masterpiece, the Mathnavi, Rumi, with his own unique style and profoundly 

meaningful synthesis of numerous stories from the Kalila and Dimna, enriched them with didactic sto-

ries imbued with extraordinary beauty and profound meaning, interspersed with advice and warnings, 

has provided the finest examples of this style. 

The work was prepared for the sons of a third-century Indian ruler by a priest tasked with educating his 

sons. Later, during the reign of the Sassanid ruler Khosrow Anushirvan, the physician Borzuya trans-

lated and edited the work into Pahlavi, drawing on several additional Sanskrit sources. Abdullah ibn 

 
1 Prof. Dr., Erzurum Atatürk Üniversitesi, Fars Dili ve Edebiyatı Bölümü, Erzurum, Türkiye 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207
mailto:sahname79@gmail.com


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 14-20  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207  

15 
 

Muqaffa made some contributions and translated the work into Arabic. Almost all translations of the 

Kalila and Dimna into various world languages are based on Ibn Muqaffa's text. This work was later 

translated into Persian. 

The characters of the tales that comprise the book are animals. Because the work's primary source ma-

terial was written for the education of a ruler's sons, and similarly expanded versions were prepared at 

the behest of various rulers, the book's subject matter is primarily familial and political education; how-

ever, references to moral values are also made at times. 

The story of "The Lion and the Rabbit," a relatively brief and important section in the Kalila wa Dimna, 

was expanded upon by Rumi, adorned with references to various events and didactic, moral, and pro-

found advice, thus forming a series of extremely beautiful and impactful passages in the Mathnavi. This 

article will examine the reflections of the Kalila wa Dimna story of "The Lion and the Rabbit" in the 

Mathnavi.  

Keywords: Kalila wa Dimna, Mathnavi, Rumi, Enushirvan, Abdullah b. Mukaffa. 

GİRİŞ 

Kelile ve Dimne, III. yüzyılda Hint coğrafyasında siyasî ve ahlâkî eğitim amacıyla kaleme alınmış, 

Sasânî döneminde Borzûye tarafından Pehlevîceye çevrilmiş, daha sonra Abdullah b. Mukaffa aracılı-

ğıyla Arapçaya aktarılmıştır (Munşî, 1982). Eserin bu Arapça nüshası, sonraki Farsça ve diğer dillere 

yapılan tercümelerin ana kaynağını oluşturmuştur. Hayvan hikâyeleri üzerinden iktidar, ahlâk ve hikmet 

kavramlarını ele alan Kelile ve Dimne, Mevlâna’nın Mesnevî’sinde de güçlü bir anlatı kaynağı olarak 

karşımıza çıkmaktadır. 

Mevlâna, Mesnevî’de Kelile ve Dimne’de görece kısa biçimde anlatılan hikâyeleri genişleterek onları 

tasavvufî, ahlâkî ve metafizik bir derinliğe kavuşturmuştur (Furûzânfer, 2001; Zemânî, 2000). Bu bağ-

lamda “Aslan ile Tavşan” hikâyesi, kader, akıl, tevekkül ve ilahî hikmet tartışmalarının merkezinde yer 

alır. 

1. Kelile ve Dimne’de “Aslan ile Tavşan” Hikâyesi 

Kelile ve Dimne’de “Aslan ile Tavşan” hikâyesi, hayvanların zalim bir aslanın baskısından kurtulmak 

için geliştirdikleri akılcı bir çözümü konu edinir. Hikâyede aslan, her gün bir hayvanın kendisine teslim 

edilmesi şartıyla diğer hayvanlara saldırmamayı kabul eder. Kura tavşana çıktığında ise tavşan, aklını 

kullanarak aslanı kendi yansımasıyla kandırır ve onu kuyuya düşürerek öldürür (Munşî, 1982). 

Bu anlatıda tavşan, fiziksel güçten yoksun olmasına rağmen zekâ ve tedbir sayesinde zulmü ortadan 

kaldıran bir figür olarak sunulur. Hikâye, siyasî iktidarın sınırları ve aklın gücü üzerine açık bir mesaj 

taşır. 

1.1. Mesnevî’de “Aslan ile Tavşan” Hikâyesi 

Mevlâna, Mesnevî’de bu hikâyeyi yalnızca ahlâkî bir öğüt olarak değil, insanın kaderle ilişkisini tartı-

şan derin bir tasavvufî anlatı hâline getirir (Mevlâna, 1996). Mesnevî’de aslan ile diğer hayvanlar ara-

sında geçen diyaloglar, tevekkül ile tedbir arasındaki dengeyi ortaya koyar. Aslan, sebeplere sarılma-

nın gerekliliğini savunurken, hayvanlar tevekkülü öne çıkarır. 

Mevlâna’ya göre gerçek hikmet, akıl ile tevekkülün birlikte işletilmesidir. Tavşan figürü burada ilahî 

ilhamla hareket eden bilgeyi temsil eder. Küçük ve zayıf görünmesine rağmen, Tanrı’nın ona bahşet-

tiği idrak sayesinde güçlü olanı alt eder (Çelebioğlu, 2014). 

1.2.  Karşılaştırmalı Değerlendirme 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 14-20  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207  

16 
 

Kelile ve Dimne’de hikâye daha çok siyasî ve ahlâkî bir çerçevede ele alınırken, Mesnevî’de ontolojik 

ve tasavvufî bir boyut kazanır. Mevlâna, hikâyeyi insanın iç dünyasındaki nefs–akıl mücadelesinin sem-

bolü hâline getirir. Aslan nefsin kudretini, tavşan ise ilahî akılla desteklenen hikmeti temsil eder 

(Zemânî, 2000). 

Bu yönüyle Mesnevî’deki anlatı, yalnızca zulmün sona erdirilmesini değil, insanın kendi içindeki as-

lanı yenmesini hedefler. 

2. ASLAN İLE TAVŞAN HİKÂYESİ’NİN KELİLE E DİMNE’DEKİ ANLATIMI 

Meltemi, cennetin kokularını bile geride bırakacak kadar hoş kokulu yemyeşil bir ormanlıkta, suyu ha-

vası mis gibi çimenliklerle çevrili, rengarenk, gözleri kendinden geçiren manzarası göklere yansıyan, 

her daldan binlerce yıldızın parıldadığı, her yıldızına binlerce feleğin hayran kaldığı gökleri ışıldatan bir 

yer (Munşî, 1982) … 

Gülümsüyor Güneş’e mutluluklar içerisinde açmış goncalar 

Etrafını sarmış sayısız rengarenk güller  

 

Bulutlar sanki yakutlar yağdırmış tomurcuklar üzerine 

Meltem kızıl goncalar saçmış yeşillikler üzerine 

Nimetleri, yeşillikleri ve soyu alabildiğine bol olduğu için orada çok sayıda yabani hayvan birlikte huzur 

ve mutluluk içerisinde yaşamaktaydı. Ancak bütün huzur ve mutlulukları aslanın yanında yaşamaktan 

dolayı zehir zıkkım oluyordu. Aslanla aynı yerde yaşamak bütün ahalinin hayatlarını karartıyordu.  

Günün birinde bütün bu hayvanlar toplanarak aslanın huzuruna onunla görüşmeye gittiler. Kral aslana 

şöyle dediler: “Sen her gün bin bir zahmete girip, sıkıntıya katlanarak sonuçta bizden bir tane avı tuza-

ğına düşürebiliyor, onu yiyebiliyorsun. Bu durumda biz de bin bir korku ve endişe içerisinde senin kor-

kunla yaşamak zorunda kalıyoruz. Canımızı dişimize takıp önünde var gücümüzle kaçıyoruz. Sen de 

bizi yakalamak için peşimizden koşup hep yoruluyorsun. Şimdi biz bir şey düşündük. Bu düşüncemizi 

size iletmek istiyoruz. Eğer dinlersen planımız hem seni rahatlatacak, artık av peşinde koşmayacaksın, 

hem de biz korkusuz ve güven içerisinde yaşayacağız. Bize bu bilmedik zamanlarda yaptığın saldırıları 

bırakırsan, biz her gün kurayla içimizden birini belirleyip kralımıza getirip huzuruna teslim edeceğiz” 

(Munşî, 1982). 

Aslan hayvanların bu isteklerini kabul etti. Anlaştıkları gibi planlarını uygulamaya başladılar. Her gün 

kurayla bir arkadaşlarını belirleyip aslana götürüyorlardı. Aradan bir zaman geçti. Bir gün kura tavşana 

çıktı. Tavşan bu beklenmedik durumdan çok rahatsız oldu ve şöyle dedi: “Eğer benim gönderilmem 

konusunda birazcık sabırlı olursanız, bu zalimin yaptığı kötülüklerden hepimizi, sonsuza dek kurtara-

cağım”. Diğer hayvanlar tavşanın bu dileğine bir sıkıntı olmaz, tamam bekleyelim” diye cevap verdiler. 

Tavşan kafasında tasarladığını yaptı, beklemeye başladılar. Aslanın yemek saati geçti, sonra da yavaş 

yavaş aslanın bulunduğu yere doğru yola koyuldu. Yanına vardığında aslanı açlıktan kendinden geçmiş, 

kızgın ve öfkeli gördü. Öfkesi bütün hareketlerinden belliydi. Ağzı kupkuru kesilmişti. Açlık ateşi onu 

en hızlı esen yele yüklemiş gibiydi. Hayvanların verdikleri sözde durmamış olmalarından dolayı pençe-

leriyle toprağı yararak öfkesini yatıştırmaya çalışıyordu (Munşî, 1982). 

Birden aslan yanına yaklaşmakta olan tavşanı gördü. Hemen sordu: “Nasılsın? Hayvanlar nasıllar?” 

Tavşan şöyle cevap verdi. Bugün kurada bir tavşan çıkmıştı. Bana verdiler. Ben de aldım size getiriyor-

dum. Yolda bir aslan önümü kesti ve sana getirdiğim tavşanı elimden çekip aldı. Ben ona: “Bu kralımızın 

payı” dediysem de hiç dinlemedi bile. Öfkeyle şöyle dedi: “Bu yemyeşil avlak, bu ormanlar ve buradaki 

avlar bir tek bana yaraşır. Çünkü güçlü de benim görkemli de benim.” Ben de onun bu sözleri üzerine 

koşa koşa gelip siz kralımıza haber vereyim dedim.” Kral aslan yerinden kalktı ve şöyle dedi: “Gel 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 14-20  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207  

17 
 

göster bakalım onun yerini bana.” Tavşan öne düştü, aslan arkadan onu izledi. Birlikte gittiler. Aslanı 

bir kuyunun başına götürdü. İri bir kuyuydu, içerisindeki su pırıl pırıldı, bir ayna gibiydi. Suya bakınca 

insanın yüzünü inceden inceye yansıtıyor, dibindeki taşlar görünüyordu (Munşî, 1982). 

Kuyunun başına geldiklerinde tavşan aslana: “İşte o, bu kuyuda şimdi. Ben ondan çok korkuyorum. Eğer 

hükümdarım beni kucağına alırsa aslanı ona gösteririm” dedi. Aslan da hemen tavşanı kucakladı ve 

birlikte kuyuya bakmaya başladılar. Aslan bir de ne görsün o tavşanını çalan aslan tam da karşısında. 

Hemen tavşanı kucağından kuyunun kenarına fırlattı ve kuyuya atladı. Atlamasıyla kuyunun dibini boy-

laması bir oldu. Kan içen nefsini ve murdar canını cehennemin kralı Malik’e teslim etti.  

Bütün bu planların ardından canını kurtaran tavşan da mutluluklar içerisinde hayvanların yanına döndü. 

Bütün hayvanlar toplanmış onu bekliyorlardı. Uzaktan belirince koşup sabırsızlıkla sordular: “Ne oldu 

aslan ne yaptı?” Tavşan onlara şöyle cevap verdi: “Onu kuyunun suyunda yüzdürüp dibine daldırdım; 

Karun gibi topraklara battı gitti, gidin artık huzur içerisinde yaşayın, artık aslan yok.”  

Hayvanlar mutluluk atlarını binip sevinçle sürmeye başladılar, güven dolu huzur ovalarında neşeyle 

yaşadılar. Her zaman şu dizeleri okuyorlardı: 

Ölecek bir gün herkes. Yemin onun ölümüne sevinmedim ki 

Düşmanını ölümünü görünce de insan, hayat ne güzel ki! (Munşî, 1982).  

 طایفه نخچیر دَر وادی خوش 

مکش بودشان از شیر دایم کش   

 

 بس که آن شیر از کمین می در ربود 

 آن چَرا بر جمله ناخوش گشته بود 

 

 حیله کردند آمدند ایشان بشَیر 

 کز وظیفه ما ترا داریم سیر 

 

 بعد ازین اندر پی صیدی میا 

 تا نگردد تلخْ بر ما این گیا 

Güzel bir vadide av hayvanları, sürekli aslanın korkusundan sıkıntı içerisinde yaşıyorlardı. Aslan, her 

zaman pusudan çıkıp birisini kapıp almaktaydı. Bu yüzden o otlaktan pek hoşlanmıyorlardı. Bir hileyle 

aslanın huzuruna geldiler. “Bizim görevimiz olsun sana her gün doyuralım. Artık hiçbir avın ardından 

koşma, bu otlak, bize acı ve zehir olmasın” dediler (Mevlâna, 1992). 

 

 گفت آری گر وفا بینم نه مکر 

ام از زید و بکر ها بس دیده مکر   

 

 من هلاک فعل و مکر مردمم 

 من گزیده زخم مار و کژدمم 

 

 مردم نفس از درونم در کمین 

 از همه مردم بتر در مکر و کین 

 

 گوش من لایلدغ المؤمن شنید 

جان و دل گزید قول پیغامبر به   

Aslan şöyle dedi: “Hile görmez isem, vefa görecek olursam evet doğru. Ondan, bundan çok hileler gör-

müşüm ben. İnsanların yaptıklarından, hilelerinden yok olmuşum; yılanlar, akrepler çok ısırmışlar beni. 

İçimde pusu kurmuş nefis ise, kibir ve kin bakımından bütün insanlardan daha kötü. Benim kulağım 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 14-20  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207  

18 
 

“Mümin bir delikten iki kez sokulmaz” sözünü duydu; Peygamber’in sözünü can u gönülden kabul etti.” 

(Mevlâna, 1996). 

Av hayvanları tevekkülü çalışıp kazanmaya tercih ederek hep birlikte şöyle dediler: “A her şeyi bilen 

hekim! Sakınmayı bırak; sakınma, insanı yazgının elinden kurtaramaz. Yazgıdan çekinmede iç çatış-

maya ve kötülüğe sürükler, yürü git, tevekkül et ki tevekkül her şeyden iyidir. Be heyecanlı ve aceleci 

adam! Yazgı ile pençeleşme de yazgı seninle kavgaya tutuşmasın. Tanyerini ağartan Tanrı’dan bir yara 

gelmesin diye kulun Tanrı’nın kararı karşısında ölü gibi olması gerek.” (Mevlâna, 1996). 

Aslan ise çalışıp kazanmayı tevekküle, teslimiyete tercih ederek şöyle dedi: “Evet, tevekkül kılavuz olsa 

da sebeplere sarılmak da Peygamber’in sünnetidir. Peygamber, yüksek sesle “Tevekkül ile birlikte de-

venin ayağını da bağla” der. “Çalışıp kazanan kimse Tanrı’nın sevgilisidir” sırrını dinle de sebeplere 

sarılmada tembel olma” der (Mevlâna, 1996). 

Hayvanlar, yine tevekkülü öne çıkararak ona: “Tevekkülü terk etmek ve kazanma peşinde çabalamak 

iman zayıflığındandır. İnsanlar boğazları için bir lokma arar dururlar” dediler. Tevekkülden daha güzel 

kazanç yoktur. Tanrı’ya teslim olmaktan daha sevgili ne olabilir? Niceleri beladan belaya kaçar giderler; 

yılandan ejderhaya sıçrarlar. İnsan hile yaptı da hilesi tuzak oldu kendisine. Can sandığı, kan içen bir 

düşmandı. Kapıyı kilitledi ama düşman evinin içindeydi. Firavun’un hilesi de işte buna benzer bir efsa-

neydi. O kinci, yüz binlerce çocuk öldürdü; aradığı da kendi evindeydi (Mevlâna, 1996). 

Aslan şöyle dedi: “Evet ama kulların Tanrısı ayaklarımızın önüne bir merdiven koydu bizim. Dama 

doğru basamak basamak çıkmalı, sebepler aranmalı. Ayağın var iken nasıl kendini topal edersin; elin 

var, nasıl pençeni saklarsın? Senin bu kadarcık küçücük aklın da yok olur, aklı uçup giden baş kuyruk 

kesilir! Şükürsüzlük uğursuzdur, ayıptır. Şükürsüzlük, şükretmeyeni, ateşin dibine kadar çeker götü-

rür. Tevekkül edeceksen çalışma konusunda tevekkül et; önce tohumunu toprağa saç, sonra da Tanrı’ya 

tevekkül et! (Mevlâna, 1996). 

Hepsi ona bağırarak şöyle dediler: “Sebep tohumlarını eken o aşırı düşkünler nice yüz binlerce kadın, 

erkek neden zamanın faydalarından yoksun kaldılar? Dünyanın başlangıcından bu yana yüz binlerce 

yüzyıl, ejderha gibi ağızlarını açmışlar   O bilge, anlayışlı kişilere düzenler kurmuşlar, hileleriyle dağları 

bile dibinden koparmışlardır.  Ulu ve görkemli Tanrı, onların hilelerini “Onların hileleri yüzünden dağ-

ların tepeleri bile oynar, yıkılırdı” diye niteledi. O avlanmalarından, o çalışmalarından ezelde verilen 

paydan başka bir ellerine bir şey geçmedi. A ünlü kişi! Kazanmayı bir addan başka bir şey değil; A 

kurnaz ve hilekâr adam! Çalışmayı bir vehimden başka bir şey sanma.” (Mevlâna, 1996). 

Aslan çalışmanın faydalarını bildirerek: “Doğru söylüyorsun ancak burada peygamberlerin, inananların 

çabalarını da gör” dedi. Çektikleri cefa, kahır, soğuk sıcak günler, sıkıntılar karşılığında Ulu Tanrı on-

ların çabalarını boşa çıkarmadı. Onların bu yolda başvurdukları çareler ve çıkış yolları da her konuda 

inceden inceye idi. Çünkü zariften ne gelirse zariftir. Tuzakları felek kuşunu yakaladı; noksanları hep 

tamamlandı. A ulu kişi! Peygamberlerin ve velilerin yolunda çabala! Kaza ve kaderle pençeleşmek kutlu 

cihat sayılmaz. Bizi bunlarla savaştıran da kaza ve kaderdir (Mevlâna, 1996). 

Bu dünya zindan, bizler de zindanlıklarız. Zindandan bir yol kaz da kurtul! Dünya nedir ki? Tanrı’dan 

gafil olmak. Kumaş, para, ölçüp tartarak kazanmak ve kadın değil. Din yolunda kullanmak için kazan-

dığın mala Peygamber, “ne güzel mal” demiş. Suyun geminin içinde olması gemiyi batırır. Gemi altın-

daki su ise gemiyi yürütür, kurtarır. Mal ve mülk sevgisini gönlünden çıkardığından Süleyman, kendi-

sine yoksul adını verdi. Ağzı kapalı testi, içi hava ile dolu ve ağzı da kapalı olduğundan engin sular 

üzerinde yüzüp gider. İçerisinde dervişlik havası oldukça insan, dünya denizine batmaz, o denizin üs-

tünde durur, kirlerden uzak kalır (Mevlâna, 1996). 

Aslan bu yolda birçok kanıt söyledi. Onlar, aslanın cevabıyla kandılar. Tilki, geyik, tavşan ve çakal 

dedikoduyu bıraktılar. Bu anlaşmada zarar etmemek için kükremiş aslanla ahitlerde sözleşme imzaladı-

lar: Zahmete katlanmadan her günün payı gelecek, aslan başka bir girişimde bulunmayacaktı. Her gün 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 14-20  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207  

19 
 

kura kime çıkarsa o, aslanın yanına sırtlan gibi koşar, teslim olurdu. Bu kadeh dönerek sıra tavşana 

gelince; tavşan haykırdı: “Ne zamana dek bu zulüm?” (Mevlâna, 1996). 

Aslana gitmekte geciktiğinden av hayvanları tavşana itiraz ederek dediler ki: “Bunca zamandır biz sö-

zümüzde durarak canlarımızı feda ettik. A inatçı! Bizim kötü bir adımızı da kötüye çıkarma! Aslan da 

incinmesin. Yürü, yürü çabuk yürü!” (Mevlâna, 1996). 

Tavşan: “Dostlar, bana biraz süre verin, yapacağım düzenle siz de belalardan kurtulun. Benim hilemle 

hem canımız kurtulsun, bu hileyle kurtuluş çocuklarınıza da miras kalsın. Her Peygamber, ümmetine 

dünyada böyle kurtuluş yolları öğretir.  Peygamberler, insanlar arasında gözbebeği gibi küçük görünse-

ler de feleklerden çıkıp kurtuluş yolunu görürler.  İnsanlar, peygamberleri; gözbebekleri gibi küçük gör-

düler, gözbebeğinin büyüklüğünü kimse anlayamadı.” (Mevlâna, 1996). 

Hayvanlar ona “A eşek! Kulak ver! Kendini tavşan gibi gör aşma sınırlarını. Bu ne söz şimdi? Senden 

daha iyiler, onu akıllarına bile getirmediler. Sen ya gururlandın ya da yazgı, arkamızdan geliyor bizim. 

Yoksa bu söz, sen gibisine nerden yaraşacak?” dediler (Mevlâna, 1996). 

Tavşan şöyle dedi: “A dostlar! Tanrı bana şöyle ilham etti. Gerçekten zayıf birisi, güçlü bir görüş ve 

tedbir sahibi olmuştur. Tanrı’nın arıya öğrettiğini ne aslan ne de yaban eşeği bilir (Mevlâna, 1996). 

Bu sözün sonu yoktur. Kulak ver, tavşan hikâyesini anla! 

Eşek kulağını sat, başka bir kulak al ki bu sözü eşek kulağı anlayamaz!  Yürü, tavşanın tilki gibi kur-

nazlığına bak, onun düşüncesini ve aslanı mağlup edişini gör! Bilgi, Süleyman mülkünün yüzüğüdür; 

bütün âlem cesettir, ilim candır. Bu hüner yüzünden denizlerin, dağların, ovaların yaratıkları, insanoğ-

luna karşı çaresiz kalmıştır. O yüzden kaplan, aslan; fare gibi korkmaktadır. O yüzden ovada, dağda 

bütün vahşi hayvanlar gizlenmişlerdir.  O yüzden periler, şeytanlar, kenarı boylamışlar, her biri gizli bir 

yerde mekân tutmuşlardır. 

İnsanoğlunun gizli düşmanı çoktur. İhtiyata riayet eden kişi, akıllıdır. Bizden gizli; güzel, çirkin, nice 

yaratıklar vardır ki onlar, daima gönül kapısını çalıp dururlar. Yıkanmak için dereye girince derenin 

dibindeki diken sana zarar verir. Diken suyun dibinde gizli olsa da sana batınca varlığını anlarsın. Vahiy 

ve vesveselerin ıstırapları, binlerce kişiden gelir, bir kişiden değil.  Şüphe ediyorsan sabret, duyguların 

değişince onları görürsün, sorun ortadan kalkar. O zaman kimlerin sözlerini reddetmişsin, kimleri ulu 

görmüşsün anlarsın (Mevlâna, 1996). 

Ondan sonra dediler ki: “Ey akıllı tavşan! Aklındakini ortaya koy! Ey aslanla pençeleşen, kavgaya giri-

şen, düşündüğün şeyi söyle! Danışmak, insana anlayış ve akıl verir; akıllar da akıllara yardım eder. 

Peygamber: “Ey tedbir sahibi, danış ki kendisiyle danışılan kişi emindir” dedi (Mevlâna, 1996). 

Tavşan, aslana gitmede biraz gecikti, sonra pençesi kuvvetli aslanın yanına gitti. Aslan, tavşan gecikti 

diye pençesiyle toprağı kazmakta, kükremekteydi: “Ben, o alçakların sözü hamdır, sözlerinde durmazlar 

demiştim. Onların gürültüleri beni yaya bıraktı. Bu felek beni ne vakte kadar aldatacak ne vakte kadar? 

Tedbirsiz emir, adamakıllı aciz kalır. Çünkü ahmaklığından dolayı ne önünü görür ne ardını!” dedi. Yol 

düzgün ama altında tuzaklar var. Yazının tarzı hoş ama içinde mana kıt. Sözler, yazılar, tuzaklara ben-

zer. Tatlı sözler, bizim ömrümüzün kumudur. İçinde su kaynayan kum pek az bulunur; yürü, onu ara! 

(Mevlâna, 1996). 

Aslanın kızgınlığı arttı, titizlendi. Baktı ki tavşan, uzaktan geliyor. Korkusuz ve çalımlı bir tavırla hid-

detli, titiz, kızgın, suratı asık bir halde koşmakta. Aslanın hizasına yaklaşıp ilerleyince aslan bağırdı: 

“Bire adam! Ben ki filleri parça parça etmişim; ben ki erkek aslanların kulağını burmuşum. Bir tavşan 

parçası kim oluyor ki böyle benim emrimi ayak altına atsın! Tavşan uykusunu ve gafletini bırak; ey 

eşek, bu aslanın kükreyişini dinle!” (Mevlâna, 1996). 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 14-20  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207  

20 
 

Tavşan dedi ki: “Eğer efendimiz affederlerse aman dileyeceğim, mazeretim var.” Aslan: “Ey ahmaklar-

dan arta kalan, bu ne biçim özür? Padişahlar huzuruna bu zaman mı gelinir? Sen vakitsiz öten horozsun 

başını kesmeli. Ahmağın mazereti dinlenmez. Ahmağın özrü kabahatinden beter olur” (Mevlâna, 1996). 

Tavşan “Dinle ve ondan sonra ne yaparsan yap! Ben kuşluk vakti yola düştüm, arkadaşımla padişahıma 

geliyordum. Arkadaşlarım senin için başka bir tavşanı da bana yoldaş etmişlerdi. Bir erkek aslan, kulu-

nuzun kanına kastetti. Ben ona “Biz padişahlar padişahının kuluyuz” dedim. Dedi ki: “Utan be! Padi-

şahlar padişahı dediğin kim oluyor? Eğer huzurumdan iki adım ileri atarsan seni de padişahını da pa-

ramparça ederim.” “Beni bırak, bir kerecik daha padişahımın yüzünü görüp seni haber vereyim” 

(Mevlâna, 1996). 

Aslan dedi ki: “Bismillah, haydi gel bakalım, nerede o? Doğru söylüyorsan düş önüme! Onun da ceza-

sını vereyim, onun gibi yüz tanesinin de. Fakat bu sözün yalansa seni cezalandırırım.” Tavşan; onu, 

kurduğu tuzağa düşürmek için kılavuz gibi öne düştü. Her ikisi de kuyunun bulunduğu yere yaklaştılar. 

İşte sana hilebaz, saman altından su yürüten bir tavşan! Düşman sözü dinleyenin hali budur. Hasetçinin 

dostu olanın uğradığı cezayı gör! Haman’ı dinleyen Firavun’un, Şeytan’ı dinleyen Nemrûd’un hali bu-

dur. Düşman her ne kadar dostça söylerse de her ne kadar taneden, yemden bahsederse de sen onu tuzak 

bil! Sana şeker verirse sen bunu zehir bil, bir iyilikte bulunursa onu kahır bil! Kaza gelince kabuktan 

başka bir şey göremez, düşmanları dostlardan ayıramazsın. Böyle olunca yalvarmaya başla, ağlayıp in-

lemeye, duaya devam et! “Rabbim, sen gizlileri bilirsin. Günahtan dolayı bizden intikam alma” diye 

yalvar, yakar! “Ey aslanları yaratan! Eğer biz bir köpeklik etmişsek bu pusudan bizim üstümüze aslanı 

saldırma! Güzel suya ateş şeklini, ateşe de su inceliğini verme!” diye niyaz et!” (Mevlâna, 1996). 

SONUÇ 

“Aslan ile Tavşan” hikâyesi, Kelile ve Dimne’den Mesnevî’ye uzanan süreçte biçimsel ve anlamsal 

dönüşüme uğramıştır. Mevlâna, bu hikâyeyi genişleterek ona tasavvufî bir derinlik kazandırmış, akıl, 

kader ve tevekkül kavramlarını insanın içsel yolculuğunun temel unsurları hâline getirmiştir. Bu durum, 

Mesnevî’nin yalnızca bir edebî eser değil, aynı zamanda bir irfan metni olduğunu bir kez daha ortaya 

koymaktadır. 

 

KAYNAKÇA                   

Çelebioğlu, A. (2014). Mesnevî-i Şerîf (ss. 45–112). İstanbul: Dergâh Yayınları. 

Furûzânfer, B. (2001). Şerh-i Mesnevî-i Şerîf (ss. 210–265). Tahran: İntişârât-i Dânişgâh-i Tahran. 

Munşî, N. (1982). Kelile ve Dimne (M. Minovî, Yay. Haz.; ss. 83–88). Tahran: İntişârât-i Emir Kebir. 

Mevlâna Celâleddin-i Rûmî. (1996). Mesnevî-i Manevî (Cilt 1, ss. 1–181). Tahran: Emir Kebir Yayınları. 

Zemânî, K. (2000). Şerh-i Câmiʿ-i Mesnevî (ss. 132–198). Tahran: Dânişgâh-i Tahran. 

 

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

21 
 

Mesnevî- i Şerif’te ve Ali Şîr Nevayî’nin Türkçe Divanlarında Takva Metaforları 

Metaphors of Piety in the Mathnavı-I Sharif an Ali Sher Navoi's Turkish Divans 

 

Muhterem SAYGIN1 

Email: muhteremsaygn213@gmail.com 

Orcid No: https://orcid.org/0000-0002-2336-5139  

 

ÖZET  

Kâinatta her şey bir ölçü ve denge üzerine tesis edilmiştir. Bu durum tasavvufta âlem-i suğra diye 

nitelendirilen, ruh ve bedenden oluşan insan için de geçerlidir. Maalesef günümüzde madde-mana dengesi, 

madde lehine bozulmaya başlamıştır. Böylece nefsinin hevesleri peşinde koşan, vicdani değerlere yabancı, 

tüketim odaklı ve doyumsuz bir insan tipi ortaya çıkmaktadır.  

Sözcük anlamı korunmak, sakınmak olan takva Allah’tan korkarak onun yasakladıklarını terk etmek; 

Allah’ın rızasını kazanmak için onun emirlerini yerine getirmek manasına gelen bir din ve tasavvuf 

terimidir. Takva, İslamiyet’te ve tasavvufta mühim bir yere sahiptir. Kısaca takva, kulun Allah korkusuyla 

veya ona saygı duyarak nefsini dizginleyebilmesidir. Bu bakımdan takva, kişiyi nefsinin esiri olmaktan 

koruyan bir kalkan gibidir. 

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’nin (1207-1273) dinî tasavvufi öğütleri içeren Mesnevî adlı eseri, insanlar 

tarafından çok beğenilmiş ve bu eserin başka dillere pek çok kez çevirileri yapılmıştır. Ayrıca, Mesnevî 

sözlükleri ve şerhleri de hazırlanmıştır. Mesnevî’de Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, İslam’da ve tasavvuf 

kültüründe mühim bir yere sahip olan takvaya önemi nispetinde yer vermiştir. Metafor, sanatkârların dile 

estetik bir hususiyet kazandırma yöntemlerinden biridir. Bu çalışmanın hedeflerinden biri Mevlânâ 

Celâleddîn-i Rûmî’nin Mesnevîde takvayı nasıl algılandığını, anlamlandırdığını ve anlattığını ortaya 

koymak; söz konusu eserde geçen takvayla ilgili metaforları açıklamaktır. 

Ali Şîr Nevâyî (1441-1501), edebiyatımızın güzide şahsiyetlerindendir. O; Garâ’ibü’s-Sıgar, Nevâdirü’ş-

Şebâb, Bedâyi’u’l-Vasat ve Fevâyidü’l-Kiber adlı divanlarında takva kavramına kapsamlı bir şekilde yer 

vermiş, takvayı farklı hayal ve tasavvurlar içinde ele almıştır. Bu çalışmanın diğer amacı Ali Şîr Nevâyî’nin 

yukarıda adı geçen dört Türkçe divanında takvayı hangi hayal ve tasavvurlar çerçevesinde ele aldığını 

açıklamak, söz konusu divanlarda takva hakkında oluşturulan metaforları tetkik etmektir. Ayrıca tablo ve 

grafikler yardımıyla Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî ve Ali Şîr Nevâyî’nin takva hakkında oluşturdukları 

metaforlar karşılaştırılmakta, farklılık ve benzerlikler tespit edilerek bazı çıkarımlarda bulunulmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, Mesnevî, Ali Şîr Nevâyî, Takva, Metafor. 

 

ABSTRACT 

Taqwa, meaning to protect or abstain, is a religious and Sufi term that conveys the idea of fearing God, 

abandoning what He has forbidden, and fulfilling His commands to earn His approval. Taqwa holds a 

significant place in Islam and Sufism. In short, taqwa is the ability of a servant to restrain their desires 

through fear of God or respect for Him. In this respect, taqwa is like a shield that protects a person from 

becoming a slave to their desires. 

Mevlânâ Jelâleddin-i Rûmî's (1207-1273) Mathnavi, a work containing religious Sufi advice, was highly 

acclaimed and has been translated into many languages. Mathnavi dictionaries and commentaries have also 

been prepared. In the Masnavi, Mevlânâ Jelâleddin-i Rûmî emphasizes the importance of piety, which holds 

 
1 Dr. Millî Eğitim Bakanlığı, Denizli/Merkezefendi Nalan-Mustafa Kaynak Bilim ve Sanat Merkezi, Denizli-TÜRKİYE  

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197
mailto:muhteremsaygn213@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2336-5139


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

22 
 

a significant place in Islam and Sufi culture. Metaphor is one-way artists imbue language with an aesthetic 

quality. One of the objectives of this study is to reveal how Mevlânâ Jelâleddin-i Rûmî perceives, interprets, 

and describes piety in the Masnavi, and to explain the metaphors related to piety found in the work. 

Ali Sher Navoi (1441-1501) is one of the distinguished figures of Turkish literature. In his divans 

(Gara'ibü's-Sıgâr), Nevâdirü’ş-Şebâb, Bedâyi'u'l-Vasat, and Fevâyidü’l-Kiber), he comprehensively 

addressed the concept of piety, exploring it within various imaginations and conceptions. Another aim of 

this study is to explain the framework within which Ali Sher Navoi addressed piety in the aforementioned 

four Turkish divans and to examine the metaphors related to piety created in these divans. Furthermore, the 

metaphors of piety created by Mevlânâ Jelâleddin-i Rûmî and Ali Sher Navoi are compared using graphics, 

highlighting differences and similarities and drawing conclusions. 

Keywords: Mevlânâ Jelâleddîn-i Rûmî, Mathnavi, Ali Sher Navoi, Piety, Mataphore. 

GİRİŞ 

Takva, Allah’ın emir ve yasaklarına uyma konusunda kişinin taşıdığı hassasiyettir. Takvayı sadece dinin 

hükümlerine uyma konusunda hassas davranmak olarak değerlendirmemek gerekir. Müslüman nasıl ki 

gayrimüslimlerin ülkesinde gıda maddelerinin içerisinde alkol veya domuz eti olup olmadığı konusunda kılı 

kırk yarıyorsa ve bunu takvanın bir gereği olarak görüyorsa rüşvet, vakıf malları, velâyet, vesâyet, miras 

gibi konularda, işçi-iş veren ilişkilerinde, okul, hastahane ve kamuya ait mallar konusunda da titiz 

davranmak zorundadır. Tabiata ve canlılara saygı duymak ve onlara zarar vermemek takva kavramı 

çerçevesinde değerlendirilmelidir (Uludağ, 2010, s. 485). 

Mesnevî-i Şerîf kâmil insan, erdemli toplum şiarıyla insanın ve toplumun tekamülünü sağlamak için 

yazılmış bir eserdir. Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî bunu Mesnevî-i Şerîf’in ilk cildindeki önsözde şöyle dile 

getirmiştir: “Şüphe yok ki Mesnevî gönüllere şifadır, hüzünleri giderir, Kur’an’ı apaçık bir hâle koyar, 

rızıkların bolluğuna sebebolur, huyları güzelleştirir” (Mesnevî, 1/ Önsöz). Yine Abdurrahman-ı Câmî’nin 

Mevlânâ için söylediği “Peygamber değil fakat kitabı vardır” sözü Mesnevî’nin bu işlevini hatırlatmaktadır 

(Ceyhan, 2004, s. 326). Mesnevî’de üzerinde önemle durulan din ve tasavvuf terimlerinden biri de takvadır. 

Mevlânâ bu kavramı etkileyici bir biçimde anlatabilmek için bazı metaforlardan yararlanmıştır. Çalışmanın 

hedeflerinden biri Mesnevîdeki takva metaforlarının mahiyetini açıklamaktır. Bu çalışmada Mesnevî’den 

yapılan alıntılar, Veled (Çelebi) İzbudak’ın Mesnevî tercümesinden alınmıştır. 

İslam edebiyatı geleneğinde din ve tasavvuf terimleri şairler tarafından ayrıntılı bir şekilde edebî eserlerde 

işlenmiştir. Ali Şîr Nevâyî Garâ’ibü’s-Sıgar, Nevâdirü’ş-Şebâb, Bedâyi’u’l-Vasat ve Fevâyidü’l-Kiber adlı 

divanlarında takvayı, aşk kavramıyla da ilişkilendirerek farklı tasavvurlar çerçevesinde ele almıştır. Şairin 

başvurduğu yöntemlerden biri de metaforlardır. Çalışmanın amaçlarından bir diğeri de söz konusu 

eserlerdeki takva metaforlarını açıklamak ve Mevnevî-i Şerîf’te oluşturulan takva metaforlarıyla benzerlik 

ve farklılıkları ortaya koymaktır.  

1.  İslam ve Tasavvufta Takva 

İslam’ın esası iyiliği emretmek kötülüğü nehy etmektir. Dolayısıyla takva iyiliği emir, kötülüğü nehiy 

konusunda kulun hassas davranması ve bu konuda kaygılanmasıdır. Takva, korumak, korunmak, sakınmak, 

saygı göstermek, itaat etmek, dindar olmak, korkmak, çekinmek manasına gelen vikâye masdarından 

gelmektedir (Uludağ, 2010, s. 484). 

Türkçe sözlükte takva “1. Allah’tan korkma. 2. Dinin yasak ettiği şeylerden sakınıp buyurduklarını yerine 

getirme, züht” denilerek tanımlanmıştır (Akalın vd. 2011, s. 2254). Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat 

adlı eserde “Allah’tan korkma Allah korkusuyla dinin yasak ettiği şeylerden kaçınma” (Devellioğlu, 2003, 

s. 1028), Kâmûs-ı Türkî’de “Allah’tan korkup menhiyâttan çekinme, tevakkî, perhizkârlık, züht” 

(Şemseddin Sami, 1978, s. 336), Müntahabât-ı Lügât-i Osmâniyye adlı sözlükte “Günahtan sakınmak, 

kendini gözetmek, Allahüteala hazretlerinden korkmak” (Redhouse, 2016, s. 474), Lügat-i Nâcî’de “Cenâb-

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

23 
 

ı Hak’tan sakınma, mahâfetu’llah ile menâhîden tevakkî” (Kartal, 2021, s. 686) Arapça-Türkçe Sözlükte 

“Allah korkusu” (Kanar, 2010, s. 208) denilerek tarif edilmiştir. 

Dinî ve Felsefî Ahlâk Lügatçesi’nde günah işlemekten ve ilahî cezadan sakınmak, Allah’ın emir ve 

yasaklarına uymak, şeriatın adabına uygun davranmak denilerek açıklanmış; takvanın insanın suretini 

tezyin, siretini tenvir, uhrevi saadetini temin edeceği ifade edilmiştir (Bilmen, 1967, s. 28).   

Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü’nde kelimenin Arapça korkma, sakınma ve kaygılanma anlamına 

geldiği söylenmiş, dini derin bir anlayışla yaşama ve dinde hassaslık olarak tanımlanmış, takvanın dışı 

Allah’ın hududunu muhafaza etmek, içi ise ihlas ve niyet olarak görülmüştür. Ayrıca aynı eserde takvanın 

“1. Avamın takvası: Bu sahibini ebedî cehennemden korur, 2. Havassın takvası: Sahibini cehenneme 

girmekten korur. 3. Ehassın takvası: Sahibinin cennette derecesini yükseltir ve Allah’ı müşahedeye lâyık 

kılar” denilerek takvanın üçe ayrıldığı belirtilmiştir (Cebecioğlu, 2014, s. 472). 

Kur’an-ı Kerîm’de takva, Allah katındaki gerçek üstünlük ölçütü (Hucurat, 49/13), azık edinen için azığın 

en hayırlısı (Bakara, 2/197), insanlar için bir örtü ve ziynet elbisesi (A’râf, 7/26) olarak nitelendirilmiştir. 

Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri adlı eserde takvanın Arapçada canlı bir varlığın dışarıdan gelen tehlikelere 

karşı kendini koruması anlamına geldiği söylenmiştir. Kur’anda bu kelimenin insanı manevi azaptan ve bu 

azaba sürükleyecek davranışlardan korunmak anlamında kullanıldığı belirtilmiştir. Aynı eserde takvanın 

Kur’an’da üç farklı manada kullanıldığı ifade edilmiştir. Bunlardan birincisi şirkten korunmak, ikincisi 

İslam’a girdikten sonra büyük veya küçük günahlardan sakınmak, üçüncüsü ise kalbi, meşgul edecek her 

şeyden temizleyip Allah’a tam yönelmek anlamında sâf dindarlığı karşıladığı ifade edilmiştir (Ateş, C. 1 

1988, s. 99).  

Takva ile aynı kökten olan ittikâ, takî, etkâ, müttakî gibi diğer türevleri ve bunların fiil biçimleri Kur’ân-ı 

Kerîm’de 285 yerde geçmektedir. Takva kelimesi ise Kur’ân-ı Kerîm’de 17 ayette zikredilmiştir. Genel 

olarak müfessirler takvaya sözcük anlamından hareketle “Allah’tan korkun” manasını vermişlerdir. Takva, 

söz konusu edilen anlamı içermekle birlikte sevenin sevdiğinin gönlünü incitmekten çekinmesi, yaratana 

karşı saygı ve sorumluluk duyma hassasiyetini de ifade etmektedir. Dolayısıyla bu kavramı “Allah bilinci, 

Allah’a karşı sorumluluk bilinci” bağlamında da düşünmek mümkün görünmektedir. Takva sahibi anlamına 

gelen müttaki sözcüğü Kur’an-ı Kerîm’de 48 ayette geçer. Bu ayetlerde takvanın faziletlerinden, takva 

sahiplerinin özelliklerinden ve onlara verilecek mükafatlardan bahsedilmiştir (Uludağ, 2010, s. 484).  

Takva ile ilgili pek çok hadis nakledilmiştir. Bu hadislerden bazıları şunlardır: “Mümin Allah’a duyduğu 

saygı nisbetinde O’nun katında değerlidir” (Buhârî, Menâkıb, 1; Müslim, Fezâ’il, 168). “Hz. Peygamber 

insanlar içinde en çok takvâya sahip kimsedir” (Buhârî, İ’tisâm, 27; Müslim, Sıyâm, 74). Bir kutsî hadiste 

evliyanın takva sahibi müminler olduğu ifade edilmiştir (Ebû Dâvûd, Fiten, 1). Takva ile ilgili olarak bir 

hadiste şüpheli olan şeylerin terkedilip şüpheli olmayanlara yönelinmesi tavsiye edilmiştir (Buhârî, Büyû, 

3; Tirmizî, Kıyâmet, 60; Ebû Dâvûd, Büyû, 3). Yine günah işlemekten sakınmayla ilgili olarak “Günah seni 

rahatsız eden ve gönlüne yatmayan şeydir” denilmiştir (Müslim, Birr, 14; Tirmizî, Zühd, 52). Hz. 

Peygamber eliyle göğsüne işaret ederek, “Takvâ buradadır” demiş (Müslim, Birr, 32; Tirmizî, Birr, 18) ve 

“Allahım, nefsime/kalbime takvâsını ver!” diye dua etmiştir (Müslim, Zikir, 73; Nesâî, “İsti’âze, 13). 

Peygamberimiz takva sahibi bir müminin ahlakının da güzel olacağını söylemiştir (Tirmizî, Birr, 55). 

2. Diğer Kavramlarla İlişkisi  

İnsan kendisine, ailesine, çevresine, doğaya, içinde yaşadığı topluma ve yaratıcıya karşı sorumludur. 

Dolayısıyla insan, Allah’a saygının yani takvanın sonucu olarak onun yarattıklarına da saygı göstermelidir. 

Aile içinde, komşuluk ilişkilerinde, trafikte, sokakta, kamu kurumlarında, alışverişte, iş yaşamında kısaca 

sosyal yaşamın her alanında birbirimizin haklarına ve doğadaki canlılara karşı saygılı ve adil olmalıyız. 

Nitekim Kur’an-ı Kerîm’de “Ey iman edenler, adil şahitler olarak Allah için hakkı ayakta tutun. Bir 

topluluğa olan kininiz, sizi adaletten alıkoymasın. Adalet yapın. O takvaya daha yakındır” (Mâide, 5/8) 

denilmiştir. Hak, hukuk konusunda titiz davranmak, kul hakkını gözetmek takvanın gereğidir. 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

24 
 

İç disipline sahip olamamak ve öz denetimi sağlayamamak günümüz insanının mühim sorunlarındandır. 

Kişinin Allah’tan korkarak veya ona saygı duyarak nefsinin isteklerini sınırlandırabilmesi yani gerçek 

manada takvaya sahip olması insanda öz denetim ve iç disiplinin oluşumuna katkı sağlar. 

Allah’a inanmayan bir insanın takva sahibi olmasını bekleyemeyiz. Bu sebeple iman, takvanın ön koşuludur. 

Kur’an’da, “Eğer mümin iseniz Allah’a karşı takvâ sahibi olunuz” buyurularak (Mâide, 5/11, 57, 88) takva 

ile iman arasındaki ilişkiye işaret edilmiştir (Uludağ, 2010, s. 485). 

Takva sözcüğü, Kur’an-ı Kerîm’de üç anlamda kullanılmıştır: Birincisi haşyet ve heybet manasıdır. Allahu 

Teala şöyle buyurmuştur: “Yalnız benden korkun” (Bakara, 2/4l). “Allah’a döndürüleceğiniz bir günden 

sakının” (Bakara, 2/281). İkinci manası taat ve ibadettir. Yüce Allah şöyle buyurmuştur: “Ey imân edenler! 

Allah’tan hakkıyla korkun” (Al-i İmran, 2/102). Bu ayetin tefsirinde İbn Abbas şöyle demiştir: “Allah’a 

hakkıyla itâat edin.” Mücahid de şöyle demiştir: “Bu, itâat edip isyan etmemek; zikredip (hatırlayıp) 

unutmamak ve şükredip nankör olmamaktır” Üçüncü manası ise kalbin günahlardan temizlenmesidir. İşte 

bu hakiki takvadır (Erginli, 2006, s. 999). 

Takva, kulun Allah’tan korkup ona saygı duyarak nefsinin isteklerini kontrol etmesidir. Bu durum insanı 

günahlardan sakınmaya, Allah’ın yasakladıklarını terk etmeye sevkeder. İbn Atâ sabrı, nefsin arzularından 

uzak durmak diye tarif etmiştir (Muratoğlu, 2018, s. 46). Takva sahibi olmak zordur ve bu durum sabır 

gerektirir.  

Takva, kulun rabbine derin bir saygı duymasına vesiledir. Bu durum onun kalbinde edebi muhafaza etmesini, 

eylemlerinde ve ilişkilerinde edep çerçevesinde hareket etmesini sağlar. Allah’ın ve O’nun şiarlarının tâzîmi, 

takvadan kaynaklanır (Erginli, 2006, s. 193). 

Havf, Arapçada korku anlamına gelir. Bir din ve tasavvuf terimi olarak “Allah’ın kahrından korkarak dinde 

sabit olmak demektir. Bunun zıddı recâ (umma, ümidli olma)’dır. Diğer bir tarife göre havf, yasaklanan 

şeylerden ve günahlardan utanmak ve bu hususta üzüntü duymak demektir.” (Cebecioğlu, 2014, s. 199). 

Tasavvufta havfın çeşitli makamları olduğu ifade edilmiştir: “Havfın ilk makamı takvadır. Bu makamda 

muttaki, sâlih ve âmil olanlar bulunur. Havfın ikinci makamı hazerdir (sakınmadır). Bu makamda zahidler, 

vera ve huşu sahipleri bulunur. Üçüncü makam haşyettir. Bu makamda âlimler, âbidler ve muhsinler 

bulunur. Dördüncü makam veceldir. Bu, zikredenlerin, muhbitlerin (gönülden Allah’a bağlananların) ve 

ariflerin makamıdır. Beşinci makam işfâktır (Rabb'e saygıdan dolayı kötülükten sakınmaktır). Bu, 

sıddîkların, şehidlerin, muhiblerin (sevenlerin) ve mukarrebin sınıfından hususi olanların makamıdır. 

Bunların korkusu, ceza endişesiyle elde edilen şeyleri görmekten değil, sıfatın sahibinden dolayı sıfatları 

bilmekten kaynaklanır” (Erginli, 2006, s. 497). Bu açıklamalardan havf ve recanın takvayla ilgili olduğu 

anlaşılmaktadır. 

İffet, şehvet kuvvetinin akıl ve şeriat doğrultusunda terbiye edilmesidir (Erginli, 2006, s. 413). Dolayısıyla 

Allahtan korkan, onun yasakladıklarından çekinen kişinin iffetini muhafaza etmesi beklenir.   

İbadetin iki şartı vardır: Biri gayret ve çalışma neticesinde elde edilen iktisab, diğeri ise sakınma 

manasındaki ictinabdır. İktisab taat fiilleri işlemek, ictinab masıyyet ve kötü işlerden uzaklaşmaktır. Bu ise 

takvadır (Erginli, 2006, s. 406). Dolayısıyla itaat, ibadet ve takva arasında da münasebet bulunmaktadır. 

İslam dininin esası iyiliği yayma, kötülüğü yasaklamadır. Allah’tan korkan ve Allah’ın rızasını kazanmak 

isteyen kişi bu anlayış üzere yaşamını şekillendirmelidir. Bu sebeple takva sahiplerinin ihlaslı, ahlaklı ve 

dürüst olması beklenir. “Allah’ın kuluna verdiği en güzel şey takvadır; bütün faziletlerin kaynağı olan 

takvânın temeli ihlâstır. Takva güzel ahlâk ve helâl lokmadır. Tevekkül, rıza ve sabır takvanın göstergesidir” 

(Uludağ, 2010, s. 486). 

Tasavvuf terimlerinden vera’, takva ile hemen hemen aynı anlamdadır. Vera’ “Allah’tan korkarak şüpheli 

şeylerden kaçınmak, mubah ve mekruhlarda bile titiz davranmayı ifade eder. Kulun gazab veya rıza hâlinde 

gayrıyı konuşmaması, bütün gayretini Allah rızasına yöneltmesidir” (Cebecioğlu, 2014, s. 524). Takva ve 

vera’ sahipleri sürekli nefis muhasebesi yaparlar. Taat, havf, reca, vera’, nefs ve takva arasında şöyle bir 

ilişki bulunmaktadır: “Tâat; kurtuluşun yolu, ilim ise bu yolun rehberidir. Tâatın aslı (temeli) verâ, verânın 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

25 
 

aslı takva, takvanın aslı nefs muhasebesi, nefs muhasebesinin temeli ise havf ve recâdır” (Erginli, 2006, s. 

337). 

Dünya hayatı geçicidir. Kur’an-ı Kerim’de bu husus pek çok ayette ifade edilmiştir. Bu ayetlerden bazıları 

şunlardır: “Dünya hayatı, gurur metaından başka bir şey değildir” (Âl-i İmrân, 3/185). “Dünyanın metaı 

azdır.  Ahiret ise muttakiler için daha hayırlıdır...” (Nisâ, 4/77). “Dünya hayatı sadece bir oyun ve 

eğlenceden ibarettir” (En’âm, 6/32). Takvayla ilgili bir diğer terim de zühttür. Züht, kişinin dünyaya rağbet 

göstermemesidir. Allah’tan korkan ve ona saygı duyan gerçek takva sahipleri dünyaya karşı perhizkar bir 

tutum içinde olurlar. 

Kainat, Allah’ın yarattığı güzelliklerin müşahede edildiği bir yerdir. “Kâinat ve içindeki her şey nakıştır. 

Kitaptan nasıl kâtip, yazar, tablodan nasıl ressam akla gelirse, bu kâinatı görünce de hemen hâtıra onu 

yaratan gelmelidir. Zaten kâinat, Allah’ın bilinmesi için yaratılmıştır. Allah kendisini bildirmek için kâinatı 

halk etmiştir” (Karabey, 2017, s. 146). Tasavvufta müşahede ve tefekkür bir ibadet gibi telakki edilmiştir. 

Kulun Allah’ın sonsuz kudretini müşahede ederek tefekkür etmesi onun takvasını arttırır: “Tefekkürden 

müşahede ve takva neşet eder” (Erginli, 2006, s. 269). 

3. Bazı Mutasavvıflara Göre Takva  

İbn Mesrûk’a göre takva, Allah’a duyulan saygının semeresidir. Allah’ın yarattıklarına saygı göstermek, 

Allah’a olan saygının sonucudur. Kul bu saygıyla takvanın hakikatine erer. Muhâsibî’ye göre kalpteki 

gerçek takva ibadetlerde Allah’ın rızasını, beden ve organların takvası ise hak, hukuk gözetmekten ibarettir 

(Uludağ, 2010, s. 486).  

El-Nehrecûrî takvayı insanları ahiret yurduna ulaştıran bir vasıta olarak düşünmüş ve şöyle demiştir: 

“Dünya deniz, âhiret de sahildir. Takva gemi, insanlar da yolcudur” (Kuşayrî, 1978, s. 109). Cürcanî bu 

terimi, “icabettiren fiillerden kendini uzak tutarak korunmak” şeklinde tanımlamıştır (Cebecioğlu, 2014, s. 

472). 

Her konuda olduğu gibi takva hususunda da ölçülü olmak gerekir. Ebû Osmân “takva tam hududunda 

durmaktır. Bu hududun ne gerisinde kalmadır, ne de onu aşmadır” (Kuşayrî, 1978, s. 119) demiştir. 

Takvanın kulun kalbine yerleşmesi gerekir. Bu hususta Ca’fer bin Muhammed “kul ile varlık arasında 

gerekli olan kulun kalbine takvanın yerleşmesidir. Takva kalbine yerleşince de oraya ilmin bereketi konaklar 

ve kuldan dünya sevgisi gider” (Kuşayrî, 1978, s. 114) demiştir. 

Hoca Ahmet Yesevî; zahitlere züht, amel ve takvanın gerektiğini (Tatcı, 2016, s. 172), daima züht ve takva 

eyleyenin Hakk’ın didarını görmeye nail olacağını (Tatcı, 2016, s. 205), ahir zaman şeyhlerinden bahsettiği 

şiirinde ise onların suretini düzeltip züht ve takva kılmayıp iç âlemlerini bozduklarını (Tatcı, 2016, s. 188) 

ifade etmiştir.  

Gazzâlî takvayı “müminin iradesiyle kalbini kötülüklerden arındırması” şeklinde tanımlamıştır. Gazzâlî, 

Kur’an’da takva kavramının “haşyet ve havf” (el-Bakara 2/41), “itaat ve ibadet” (Âl-i İmrân 3/102), “kalbi 

günahtan koruma” (en-Nûr 24/52) anlamında kullanıldığına dikkat çekmiş; gözün, kulağın, dilin, kalbin ve 

midenin takva bakımından beş önemli organ olduğunu belirtmiştir (Uludağ, 2010, s. 486). 

Ebû Ali Şakik Bin İbrâhîm El-Belhî’ye göre bir insanın takvası üç şeyde belli olur. Bir şeyi alışında, bu 

şeyden kendini alıkoyuşunda ve sözünde (Kuşeyrî, 1978, s. 65). Ebu’s-Serî Mansûr Bin Ammâr’a göre 

takva âriflerin en güzel elbisesidir (Kuşeyrî, 1978, s. 79). Ebu’l-Favâris Şâh Bin Şücâ El-Kirmânî’ye göre 

takvanın alameti veradır. Veranın alameti ise şüpheli şeylerde durmaktır (Kuşeyrî, 1978, s. 92).   

Kulun ibadet ve taatına güvenmemesi, bunları gösteriş için yapmaması gerekir. Muhâsibî, takva sahibi 

olduğunu sanıp büyüklenen ve başkalarını hor gören sözde dindarlardan bahsederken bunların şeytanın 

kandırdığı kimseler olduğunu, gerçek takva sahiplerinin kendini başkalarından önemsiz, başkalarını 

kendinden değerli görmesi gerektiğini söylemiştir. Vâsıtî ise bu hakikati “Takvâ kulun kendini takvâsından 

korumasıdır” diyerek dile getirmiştir. (Uludağ, 2010, s. 486) 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

26 
 

4. Mesnevî-i Şerîf’te Takva 

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, Mesnevîde takvayı genellikle sözlük anlamıyla veya dinî tasavvufî bir terim 

manasında kullanmıştır. Mesnevî’de Kayser elçisinin Emîrülmü’minîn Hz. Ömer’i bir ağaç altında uyur 

bulması hadisesinin anlatıldığı kısımda Hz. Ömer’i gören elçinin onun heybetinden ürpermesi tasvir 

edilirken takvanın sözcük anlamı da anımsatılarak Allah’tan korkarak takva yolunu tutan kişinin hâlinden 

cin ve insanların korkacağı söylenmiştir. “Bir kişi Hak’tan korkup takva yolunu tuttu mu; cin olsun, insan 

olsun, onu kim görse korkar” (Mesnevî, 1/ 114). 

Takva, kulun Rabbine olan saygısından ve korkusundan onun emirlerini yerine getirme ve yasakladıklarını 

terk etme konusunda taşıdığı kaygıdır. Dolayısıyla takva sabır gerektirir. Mesnevîde takva anında gösterilen 

sabrın tesiri şu sözle anlatılmıştır: “Davâ zamanı göğüsleri doğuya benzer, fakat takva zamanı sabırları, 

adeta bir şimşektir” (Mesnevî, 6/ 11). 

Mesnevîde takva ile kanaat arasındaki ilişkinin açıklandığı kısımda kanaatın sıkıntılarına katlanmanın da 

takvadan kaynaklandığı söylenmiştir. “Böyle adam, takvasında kanaat bucağına kaçar, yoksul gibi 

nekesliğinden, tembelliğinden değil! Kanaattan meydana gelen darlık, takvadandır” (Mesnevî, 4/ 251). 

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’ye göre din ve takvası olan kişi iyi işler işler ve dünya bu iyi işler sayesinde 

düzelir: “Senin takvan, dinin var, iyi işler işlersin, öyle ki âlem, onlarla düzelir, kurtuluşa erer” (Mesnevî, 

6/ 24). 

Mesnevî’de eşek dünyayı ve şehveti simgelemektedir (Cebecioğlu, 2010, s. 433). Takva, irade ve iman 

sahiplerine has bir mefhumdur. Bu durum, namus ve takvanın eşekte bulunmayacağı söylenerek 

anlatılmıştır. “Eşek, nerde, namus ve takva nerde? Eşek, korkuyu, ürkmeyi, ricayı ne bilir?” (Mesnevî, 6/ 

306). 

Ebu Hureyre’den (r.a.) nakledildiğine göre peygamberimiz bir gün ashabına müflis kimdir diye sormuş, 

ashap parası ve malı olmayan kişidir cevabını vermiştir. Bunun üzerine peygamberimiz “Şüphesiz ki 

ümmetimin müflisi kıyamet günü namaz, oruç ve zekât sevabıyla gelip fakat şuna sövüp buna zina isnad ve 

iftirası yapıp, şunun malını yiyip, bunun kanını döküp, şunu dövüp bu sebeple iyiliklerinin sevabı şuna buna 

verilen ve üzerindeki kul hakları bitmeden sevapları biterse, hak sahiplerinin günahları kendisine yükletilip 

sonra da cehenneme atılan kimsedir” buyurmuştur (Müslim, Birr 59; Tirmizî, Kıyamet 2). Mesnevide bu 

hadis anımsatılarak takvası olmayan kişinin durumu müflise benzetilmiştir. “Ben, onu bir mecliste gördüm, 

takvası yok bir müflisten ibaret” (Mesnevî, 2/ 261). 

Klasik edebiyat geleneğinde zahit, ibadetini riya için yapan bir tip olarak gösterilmiştir. Mesnevîde bu 

hususla ilgili bir kıssa anlatılmış ve takva göstermek deyimi, gösteriş için ibadet etmek anlamında 

kullanılmıştır. “Bir beyin, kölesine, git, şarap getir demesi. Köle şarap testisiyle şarap getirirken doğrulukla 

emreden bir zahidin, yolda bir taşla testiyi kırması. Emirin, duyunca zahidi tedibe gitmesi. Bu vak’a İsa 

aleyhisselam zamanında oldu. O vakit daha şarap haram edilmemişti. Fakat zahit, takva göstermede ve 

halkı zevkten alıkoymaktaydı” (Mesnevî, 5/ 280). 

Takva sahipleri ifadesi Kur’an-ı Kerim’de pek çok ayette zikredilmiştir (Bakara, 2/66, Tevbe, 9/36, Tevbe, 

9/44, Tevbe, 9/123, Hûd, 11/49, Hicr, 15/45, Nahl, 16/30-31, Meryem, 19/13, Meryem, 19/18, Meryem, 

19/63, Meryem, 19/72, Meryem, 19/85, Meryem, 19/97, Nûr, 24/34, Furkan, 25/15, Furkan, 25/74, Şuarâ, 

26/90, Kasas, 28/83, Zümer, 39/61, Muhammed, 47/15). Mesnevîde bu ifadeye iktibas yapılmıştır.  

“Mademki sen böyle istiyorsun. Tanrı da böyle istiyor. Tanrı, takva sahiplerinin dileğini ihsan eder” 

(Mesnevî, 4/ 1). “Hatta o takva sahibi, yalnız kendi halini görmez… Batıdakilerin halini de görür, 

doğudakilerin halini de!” (Mesnevî, 4/ 272). “Ey kardeş, şu düğümün açılmasına çare nedir? İsrailoğlu 

dedi ki: Bunu takva sahibi içer. Takva sahibi de Firavun’un gittiği yoldan usanan, Musa’laşan kişidir” 

(Mesnevî, 4/ 276). 

Mesnevîde takva sahipleri ifadesi üzerinden bazı derecelendirmeler yapılarak takva sahiplerinin imamı, 

takva sultanı gibi tabirlere yer verilmiştir. “Ey takva sahiplerinin imamı, bu hayallere kapılanları, yakin 

makamına kadar götür!” (Mesnevî, 4/ 120). 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

27 
 

Mevlânâ, Mesnevî-i Şerîf’te Ebuyezid’in Hasan Harkanî’nin doğacağını yıllarca önceden müjdelemesi, 

onun suret ve siretine dair bilgiler vermesi ve tarihçilerin tahkik için bunları yazdıklarını anlattığı bölümde 

Ebuyezid için takva sultanı tabirini kullanmayı tercih etmiştir. “Bir gün o takva sultanı, dervişleriyle 

sahradan geçerken, Ansızın ona Rey civarında Harkan tarafından bir kokudur geldi (Mesnevî, 4/ 147). 

5. Mesnevî-i Şerîf’te Takva Metaforları  

Yunanca meta (öte) ve pherin (taşımak, yüklenmek) sözcüklerinin birleşmesinden oluşan metafor, bir 

yerden başka bir yere götürmek manasına gelir (Lakoff ve Johnson, 2015, s. 15). Metafor, bir varlığın bazı 

yönlerinin başka bir varlığa aktarıldığı zihinsel ve dilbilimsel süreçlerdir (Cebeci, 2013, s. 10). Monroe 

Beardsley, metaforu minyatür bir şiire benzetmiştir (Lakoff ve Johnson, 2015, s. 9). Sanatkârlar metaforu 

sözcüğe yeni anlamlar ve çağrışımlar yükleyerek onu çok anlamlı ve derinlikli hale getirmek; ifadeye estetik 

bir boyut kazandırmak, duygu, düşünce, kavram ve hayalleri daha etkili anlatmak için kullanırlar. 

Mesnevî’de takvayla ilgili oluşturulan metaforlar aşağıda grafikle gösterilmiştir. 

 

 

Grafik 1: Mesnevî-i Şerîf’te Takva Metaforları 

5.1. Takva Kanı 

Mesnevî-i Şerîf’te dünya tuzağa, emeller ise o tuzağın tanelerine benzetilmiş; emellerin takvayı yok etmesi 

takvanın kanını dökmek ifadesiyle somutlaştırılmıştır. “İstek yok mu? İşte o, sıçramak, kaçmaktır; onun 

adaletine karşı takvanın kanını dökmektir” (Mesnevî, 6/ 33). 

5.2. Takva Atlası/ Takva Elbisesi  

Mesnevî’de Kur’an-ı Kerim’den ve hadislerden iktibaslar yapıldığı gibi Kur’an’ın üslup özelliklerinin taklit 

edildiği bölümler de vardır. Kur’an-ı Kerîm’de “Ey Ademoğulları, biz sizin çirkin yerlerinizi örtecek bir 

elbise ve size süs kazandıracak bir giyim indirdik (var ettik). Takva ile kuşanıp donanmak ise bu daha 

hayırlıdır” (A’râf, 7/26) denilmiştir. Mesnevî’de benzer şekilde takvanın elbise veya atlastan bir giysi 

olarak tasavvur edildiği metaforlar vardır.  “İşsizlerle masal arıyanlar, o Türke benzerler, gaddar ve aldatıcı 

âlem de o terziye benzer. Şehvetler ve kadınlar, bu dünyanın gülünç şey söylemesidir. Ömür, ebedilik kaftanı 

ve takva elbisesi dikilmek üzere o terzinin önüne verilmiş atlas kumaştır” (Mesnevî, 6/ 138). “Sırtındaki 

takva atlasıyle ülfet nuru, hamdetmesinin nişanesidir” (Mesnevî, 4/ 144) 

5.3. Takva Canı 

Mesnevî’de şeriat ve marifet kavramlarından bahsedilen bölümde şeriat ve takvanın canı Allah’ı tanımak 

olarak nitelendirilmiştir. “Şeriatın canı da ariftir, takvanın canı da. Marifet, geçmiş zamanlardaki zahitliğin 

mahsulüdür” (Mesnevî, 6/ 167). 

1

2

11

1

1

1

Mesnevî-i Şerîf'te Takva Metaforları 

Takva kanı Takva elbisesi/Takva atlası Takva canı Takva rengi Takva yeşilliği Takva topu Takva hamamı

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

28 
 

5.4. Takva Rengi 

Renk ve nakış, tasavvuf edebiyatında dünyadaki geçici güzellikleri simgeler. “Dünya da eski deyimle 

televvün yani renkler âlemidir. Kâinat ve içindeki her şey nakıştır. Onu yapan ise Allah’tır” (Karabey, 2017, 

s. 146). Mesnevî’de dünyadaki güzelliklerin geçici olduğu vurgulanmış, baki olanın ise doğruluk, takva ve 

yakin rengi olduğu söylenmiştir. “İbadet edenlerdeki doğruluk, takva ve yakin rengi, ebediyen bakidir” 

(Mesnevî, 1/ 375).  

5.5. Takva Yeşilliği 

Mesnevîde şehvet ateş, takva yeşillikle ilişkilendirilmiş ve takva yeşilliği ifadesine yer verilerek Hz. 

İbrahim’in ateşe atılıp ateşin bir gül bahçesine dönüşmesi hadisesi hatırlatılmıştır. “Şulelenip duran şehvet 

ateşini takva yeşilliği, hidayet nuru haline soktunuz; hırs ateşiniz bilim, bilgisizlik karanlığı ilim oldu; hırs 

ateşinizi attınız, o ateş diken gibiydi, gül bahçesine döndü” (Mesnevî, 2/ 196-197). Ayrıca yeşil bereketin 

remzidir dolaylı olarak takva ve bereket arasında bir münasebet kurulmuştur. 

5.6. Takva Topu 

Mesnevî’de Dekukî’nin hikâyesinin anlatıldığı bölümde onun dini konulardaki bilgisi vurgulanmış ve 

Dekukî’nin takva topunu meleklerden çeldiği söylenerek onun takvası övülmüştür. Takva kavramı, gûy u 

çevgân oyunu üzerinden somut bir şekilde anlatılmıştır. “Dekukî fetvada âdeta halkın imamıydı, takva 

topunu meleklerden bile çelmişti” (Mesnevî, 3/ 158). 

5.7. Takva Hamamı 

Hamam insanların yıkanıp kirlerinden arındığı bir mekândır. Takva da kulu günahlarından arındırır. 

Hamamın içinde ateş yakılan bölüme külhan denir. Külhan hem hamamı aydınlatır hem de suyun ve 

hamamın ısınmasını sağlar. Bu bakımdan Mesnevî’de şehvet külhan, takva ise hamam olarak tasavvur 

edilmiştir. “Dünya şehveti, külhana benzer. Takva hamamı da onunla aydınlanır. Fakat takva sahipleri bu 

külhanda safa ve zevk içindedirler. Çünkü onlar, hamama girmiş, yunup arınmışlardır” (Mesnevî, 4/ 20) 

6. Ali Şîr Nevâyî’nin Türkçe Divanlarında Takva 

Ali Şîr Nevâyî’ye göre kâinatın yaratılış sebebi aşktır. Bu sebeple onun şiirlerinin odağında sevgi ve aşk 

konusu vardır. O bu hakikati, Garâ’ibü’s-Sıgar’ın dibacesinde geçen rubaide “Allah’ın aşk denizini 

doldurup insana söz incisi ile keyfiyet cevheri vererek onu bu denize dalgıç yaptığını” söyleyerek estetik 

biçimde ifade etmiştir.   

Subhânellâhi hüve’l-‘aliyyü’l-müte’âl  

Kim eyledi ‘ışk bahrını mâl-â-mâl  

İnsanı çü anda saldı ġavvâs-miŝâl   

Hem gevher-i hâl birdi hem dürr-i makâl (H. D. Rub. 1)  

(Her şeyden münezzeh olan yüceler yücesi Allah, aşk denizini ağzına kadar doldurup keyfiyet cevheri ve 

söz incisi verdiği insanı dalgıç gibi bu denize saldı.) 

Nevâyî’nin Garâ’ibü’s-Sıgar, Nevâdirü’ş-Şebâb, Bedâyi’u’l-Vasat ve Fevâyidü’l-Kiber adlı divanlarında 

takva genellikle aşkla ilişkilendirilerek anlatılmıştır. Türk İslam edebiyatı geleneğinde dinin zahiri 

hükümlerini yerine getirerek cenneti arzulayan zahit tipi ile muhabbeti ve aşkı ön planda tutarak sevgiliye 

(Allah) kavuşmayı tercih eden rint tipi arasındaki çatışmaya sık yer verilmiştir. Bu durum Ali Şîr Nevâyî’nin 

söz konusu eserlerinde de dikkati çekmektedir. Aşağıdaki beyitte şeyh sözcüğü ile kastedilen zahit, harabat 

ehli ise rinttir.  

Kılma köp ey şeyh ‘aybım hân-kâhga yitmesem  

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

29 
 

Kim harâbât ehli hoşrak ehl-i takvâdın yırak (N. Ş. G. 317/6) 

(Ey şeyh! Tekkeye gelmesem beni çok ayıplama, harabat ehlinin (rint) takva ehlinden uzak olması daha 

iyidir.) 

Şair her ne kadar takva ehli olmakla itham edilse bile kendisini aşk zümresinden (rint) biri olarak 

nitelendirmiştir. 

Nevâyî içer bâde ol şûh tutgaç 

Niçe gerçi takvâ bile müttehemdür (N. Ş. G. 134/9) 

(Gerçi hep takva ile itham edilse de Nevâyî, o şuh [sevgili] bade [aşk] sunsa onu içer.) 

Tasvvufta geçmiş ve gelecek kaygısından kurtulmuş, anı yaşayan sufiye ibnü’l-vakt denir (Cebecioğlu, 

2014, s. 229). Aşağıdaki beyitte gül yüzlü saki ve meyi kendisine ganimet olarak gören Nevâyî kendini 

ibnü’l-vakt bir rint (âşık) olarak nitelendirmekte, takva ehli ise zahidi karşılamaktadır.  

Ey Nevâyî hûr u kevser tangla takvâ ehliga  

Sin ganimet tut bu kün gül-çihre sâkî birle mül (N. Ş. G. 371/7) 

(Ey Nevâyî! Huri ve kevser yarın takva ehlinedir, sen bugün gül yüzlü saki (sevgili) ile şarap içmeyi (aşkı) 

ganimet olarak gör.) 

Ali Şîr Nevâyî aşkı yücelttiği şiirlerde züht ile birlikte takvayı aşka karşıt bir kavram olarak görmüştür. Bu 

tür şiirlerde o, zahit tipinin önemsediği bir kavram olması bakımından takvayı olumsuz tasavvurlar içinde 

ele almıştır. Züht ve takva ehli dini hükümler konusunda sürekli nasihat eder, âşık ah edip aşk yüzünden 

çektiği acıları anlatmaya başlayınca züht ve takva ehli dağılıp gider. 

Zühd ü takvî ehli pendimga eger cem’ olsalar  

Gam imes bir âh berkidin barısın butratay (B. V. G. 633/2) 

(Züht ve takva ehli öğüdümü dinlemek için toplansalar gam değil, bir ah şimşeği ile hepisini dağıtayım.) 

Aşk, tevbe ve takvayı terkettirir. Beyitte gül yanaklı saki sevgiliyi, mey ise aşkı simgelemektedir. 

Dime kim tevbe vü takvîni kaçan terk itting  

Sâki-i gül-ruh u mey şîfteşi tâ boldum (B. V. G. 430/6) 

(Tevbe ve takvayı ne zaman terk ettin deme, gül yanaklı saki ve meye mübtela olduğum zaman.) 

Takva, akıl sahipleri için söz konusudur. Sevgili, âşığın aklını başından alır. Aşk zuhur edince takva ortadan 

kalkar.  

Kaçan boldung dimeng bîgâne ‘akl u hûş u takvîdin  

Munı sormag ni hâcet ol periga aşnâ bolgaç (B. V. G. 96/4) 

(Akıl sağduyu ve takvaya ne zaman yabancılaştın deme, bunu sormaya gerek yok o periyi [sevgili] 

gördüğümden beri.) 

Âşığın gönlünde takva ve zühte istek yoktur.  

‘Işk câmidin Nevâyî tevbe kılmak sa’b irür 

Hassa kim yok zühd ü takvî birle könglüm ragbeti (F. K. G. 679/9) 

(Ey Nevâyî! Aşk kadehinden tevbe etmek zordur, esasında gönlümün züht ve takvaya rağbeti de yoktur.) 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

30 
 

Nesnelerin, varlıkların sufinin nazarında yok olması fenâ makamıdır. (Cebecioğlu, 2014, s. 161). Böylece 

o, her varlıkta Allah’ın kudretinin ve güzelliklerinin tecellilerini görecektir. Aşağıdaki beyte göre aşk, fena 

(yok olma) töresini telkin etmekte; şeyh yani zahit ise takvayı emretmektedir. 

Vasl tahsîli üçün iy şeyh takvî kılma emr  

Kim fenâ âyînin iyleptür manga irşâd ‘ışk (F. K. G. 329/8) 

(Ey şeyh [zahit]! Kavuşma tahsili için bana takvayı emretme, aşk bana fena usulünü irşat etmiştir.) 

Kulun zât ve sıfatının, Hakk’ın zât ve sıfatında fânî olmasına” fenafillah denilmektedir. Fenafillah, “Dünya 

ilgilerini tam anlamıyla ortadan kaldırarak Allah’a yönelmektir” (Cebecioğlu, 2014, s. 162). Aşağıdaki 

beyitte fena ilmi ile kastedilen tasavvuftaki fenafillah makamı olmalıdır.  

Ey Nevâyî kıl fenâ ‘ilmini yahşı kesb kim  

Eylegey-sin def’ eger takvâ bolursa mübtedi’ (N. Ş. G. 291/7) 

(Ey Nevâyî! Fena ilmini iyi öğren çünkü takva tekrar tekrar ortaya çıktıkça onu fena ilmiyle yok edeceksin. 

)  

Şeyh yani zahit fena usulünden nasipsiz olduğundan Allah’a kavuşmanın taat ve takvayla mümkün 

olduğuna inanır. 

Bî-nasîb irding fenâ âyînidin ey şeyh kim  

Dost vaslın tâ’at u takvâga isnâd eyleding (N. Ş. G. 347/8) 

(Ey şeyh fena usulünden nasipsiz olduğun için dosta kavuşmayı taat ve takvaya dayandırdın.)  

Aşağıdaki beyitte deyr dünya, bir kadeh-keş muğ-beçe sevgili, din ve takva canibi ise zahit anlamındadır.  

Bir kadeh-keş mug-beçe könglüm alıptur deyr ara  

Din ü takvî cânibidin iy hayâl-i hâm kit (F. K. G. 82/2) 

(Kilise içinde [dünya] bir kadeh sunan güzel gönlümü almıştır, ey din ve takva ehlinden gelen ham hayal 

benden uzaklaş.) 

Klasik Türk edebiyatı geleneğinde kadeh (şarap) aşkın sembolüdür (Doğan, 2008, s. 68-69). Aşağıdaki 

beyitte takva ile aydınlanmanın mümkün olmadığı, kadeh (aşk) mumunu parlatmak gerektiği ifade 

edilmiştir.   

Nevâyî imdi kadeh şem’ini yarutkıl kim  

Yaruglug olmadı takvâ bile manga melhûz (G. S. G. 295/9) 

(Nevâyî! Eğer takva ile aydınlanma mümkün olmadıysa şimdi kadeh (aşk) mumunu parlat.) 

Şarabın helal olduğu dönem Hz. İsa’nın devridir. Sevgilinin güzellik bakımından kiliselerdeki duvar 

resimleri ve heykellerle ilişkilendirildiği beyitte sevgili bir Hristiyan güzeli olarak düşünülmüş; sevgili 

(sanem) devrinde züht ve takvanın haram, meyin (aşk) ise helal olduğu ifade edilmiştir. 

Mey müdâm iç ol leb-i mey-gûn sanem devrinde kim  

Zühd ile takvâ haram u mey helâl oldı yana (G. S. G. 548/2) 

(O şarap dudaklı put gibi güzel olan sevgilinin devrinde züht ve takva haram şarap [aşk] yine helal oldu, bu 

yüzden sürekli şarap iç.) 

Aşk ile züht ve takva ilişkisi aşağıdaki beyitte imar etmek ve yıkmak tezadı çerçevesinde açıklanmıştır. 

Aşkın kişiyi bozarak imar etmesi, aşkın verdiği sıkıntılarla kulu kâmil insan haline getirmesidir. 

Zühd ü takvî buzdı âbâd iylemek birle mini  

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

31 
 

Şükr kim ‘ışk u cünûn buzmak bile âbâd iter (B. V. G. 142/2) 

(Züht ve takva beni mamur eyleyerek bozdu, şükür ki aşk ve delilik beni bozarak imar eder.) 

Bade hem gerçek anlamda hem de mecazi olarak (aşk) takvaya engel teşkil eder. İslamda delilerin dini bir 

yükümlülüğü yoktur. Cünûn (delilik), âşık olma halini ifade eder ve âşığın aklı başında değildir. Bu 

bakımdan deliler için takva söz konusu olamaz. Aşağıdaki beyitte Nevâyî, takvaya mâni olan durumları dile 

getirmiştir. Buna göre gençlik, şarap, aşk ve delilik takvaya engeldir. 

Dime zâhid ki takvâga ni mâni’ dur ki bar durlar  

Şebâb u bâde vü ‘ışk u сünûn ser-be-ser mâni’ (G. S. G. 305/6) 

(Zahit takvaya ne engeldir deme; gençlik, şarap, aşk ve delilik bunların hepsi takvaya manidir.) 

Gençlik döneminde takva ve züht ile iştigal etmek zordur. Ama gençlikte ibadet ve taatla uğraşmak ve takva 

ehli olmak daha faziletlidir. Aşağıdaki beyitte gençlikte takva ehli olmamanın verdiği pişmanlık 

anlatılmaktadır. 

Karıdım ‘isyân ara imdi peşimânlıg ni sûd 

Kâşki kılsam idi takvî yiğitlik çagıda (B. V. G. 560/6) 

(İsyan içinde yaşlandım, şimdi pişmanlık fayda vermez. Keşke gençlik döneminde takva sahibi olsaydım.)  

Fevâyîdü’l- Kiberdeki bir mukaddimeden alınan aşağıdaki şiirde de gençliğini günah işleyerek geçiren ve 

yaşlılığında bunun utancını yaşayan kişinin duyguları dile getirilmektedir. 

 Öz halining yigitlikide fısk bile tebâhlıgı ve karılıgda şermendelıgdın rû-siyâhlıgıda aytur (Gençliğinde 

işlediği günahlarıyla harap olanın yaşlılıkta utançtan yüzünün kara oluşunu anlatır) 

Yigitlikimde ki takvî vü zühd vaktı idi  

 Fücûr u fısk bile zayi’ iyledim evkât (F. K. Muk. 739/1) 

(Gençliğimde takva ve züht zamanı idi, günahlarla vaktimi zayi ettim.) 

Aşağıdaki beyitte şair, artık yaşlandığını ve gençlik dönemindeki heveslerini terk edip tevbe ederek züht ve 

takvayı arzulaması gerektiğini söylemiştir. 

Nevâyî yigitlikni koy çun karıdıng 

Kılıp tevbe bol zühd ü takvîga tâlib (B. V. G. 50/7) 

(Nevâyî artık yaşlandın, gençlik heveslerini bırak, tevbe edip züht ve takvayı iste.) 

Aşağıdaki beyte göre tevbe ve takva yaşlılara lazımdır. 

Tevbe vü takvî karıgan ilge boldı lazime 

İy yigit bilgil ganîmet ‘ışk u mecnûnluk çagın (F. K. G. 522/7) 

(Tevbe ve takva yaşlılara gereklidir. Ey yiğit! Aşk ve delilik dönemini kendine ganimet olarak bil.) 

Nevâyî, takvanın riyasız olması gerektiğine inanmıştır. Aşağıdaki iki beyitte şair bu durumu dile getirmiştir.  

Tasavvuf irmez zühd ü takvî vü ta’at  

Ki anda riya yol tapar bî-tevakkuf (F. K. G. 319/3) 

(Riya onda durmadan yol buluyorsa, züht, takva ve taat tasavvuf değildir.) 

İrür mahz-ı takvî velîkin riyâsız 

‘Ubûdiyyet-i sırf u ‘ayn-ı telattuf (F. K. G. 319/4) 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

32 
 

(Temiz kulluk ve güzellik kaynağı halis takvadır ancak takvanın riyasız olanıdır.) 

Nevâyî’ye göre safaya erişmek isteyen önce züht ve takvayı kendisine şiar edinmelidir. 

Burun zühd ü takvîni iylep şiâr 

Didim kim yitişkey safâyî manga (F. K. S. 681/III-6) 

(Önce züht ve takvayı şiar edinip bana bir safa bahşolunur, dedim.) 

Sevgilinin güzellik unsurları da takvaya engel olmaktadır. Aşağıdaki beyte göre sevgilinin gözü islam 

ehlinin canını alan katil, saçları ise takva ehlini boğmak için ip olarak tasavvur edilmiştir. 

Közi İslâm ilining canın alurga kâtil 

Zülfi takvî ilining bogzıdın asmakka tınâb (B. V. G. 42/3) 

(Gözü İslam ehlinin canını almak için katildir, saç telleri takva ehlini boğazından asmak için iptir.) 

Sevgili (kâfir), saç tellerini zünnar ipi gibi salınca takva ehlinin imanında yüz bin düğüm oluşmaktadır.  

Veh ni kâfir irkin ol kim zülfining zünnârıdın  

Saldı yüz ming ‘ukde takvî ehlininig îmânıda (B. V. G. 563/5) 

(Yazık! O nasıl bir kâfirdir? Saçlarının tellerini zünnar ipi gibi saldı, takva ehlinin imanında yüz bin düğüm 

oluştu.)  

Ali Şîr Nevâyî’nin Türkçe divanlarında takvanın sözcük anlamına, din ve tasavvuftaki manalarına dair 

anıştırmalar yapılmıştır. İslam, din, iman, küfür, isyan, akıl, sabır (şekîb), tevbe, taat, ilm, fısk (fücur), riya, 

fena, feyz gibi din ve tasavvufla ilgili terimler takvayla çeşitli yönlerden münasebet kurulmak suretiyle 

şiirlerde zikredilmiştir. Aşağıdaki beyitte züht ve takva yakın anlamda kullanılmıştır. Beyte göre aşk gelince 

züht ve takva gider.   

Zühd ü takvî butraşıng kim bu kiçe mey içkeli  

Beytü’l-ahzânımga şûh-i bâde-peymâyım kilür (B. V. G. 174/2) 

(Züht ve takva dağılın çünkü bu gece bade sunan şuh sevgilim hüzün köşeme mey içmeye gelir.) 

Aşağıdaki beyitte tevbe ve takva bir arada zikredilmiştir. Beyte göre âşığın tevbe ve takvayı terk etmesinin 

sebebi aşktır. 

Dime kim tevbe vü takvîni kaçan terk itting  

Sâki-i gül-ruh u mey şîfteşi tâ boldum (B. V. G. 430/6) 

(Tevbe ve takvayı ne zaman terk ettin deme gül yüzlü bir sakiye ve meye tutulduğum zaman onları terk 

ettim.) 

Akıl, sabır, züht ve takva bir arada ve aşkla ilişkilendirilerek aşağıdaki beyitte geçmektedir. Şarhoşun aklı 

başında değildir ve ondan kişiye zarar gelebilir. Sevgilinin mest oluşu akıl, sabır, züht ve takva için uyarı 

niteliği taşımaktadır.  

‘Akl u sabr u zühd ü takvî cânıma kılmang gulüv  

Çıktı mest ol şûh turmay imdi her yan botrangız (F. K. G. 224/3) 

(Akıl, sabır, züht ve takva canımda kargaşa çıkarmayın, o şuh [sevgili] mest çıktı, şimdi her yere kaçışın.) 

Aşk yağması yüzünden gönüldeki sabır, ilim, akıl, züht ve takva gönlü terk edip gider.  

Ni kılsang imdi kil könglümge kim târâc-ı ‘ışkıngdın  

Şekîb ü ‘ilm ü ‘аkl ü zühd ü takvâdın ferâg olmış (N. Ş. G. 264/5) 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

33 
 

(Senin aşkının yağmasından sabır, ilim, akıl, züht ve takva gönlü terk etmiş; gel gönlüme ne yapacaksan 

yap.) 

Ali Şîr Nevâyî’nin Türkçe divanlarında takva ile ilgili olarak “takva ili, ehl-i takvâ, ehl-i takvî, zühd ü takvî 

ili, takvî cânibi” gibi terkiplerle Kur’an-ı Kerîm’de pek çok ayette zikredilen “takva sahibi” (Bakara, 2/66, 

Tevbe, 9/36, Tevbe, 9/44, Tevbe, 9/123, Hûd, 11/49, Hicr, 15/45, Nahl, 16/30-31, Meryem, 19/13, Meryem, 

19/18, Meryem, 19/63, Meryem,19/72, Meryem, 19/85, Meryem, 19/97, Nûr, 24/34, Furkan, 25/15, Furkan, 

25/74, Şuarâ, 26/90, Kasas, 28/83, Zümer, 39/61, Muhammed, 47/15) ifadesine iktibas yapılmıştır. 

Aşağıdaki beyitte takva ehli ifadesi kullanılmıştır.  

Niçe zühd ü ‘âfiyet içre körüp takvâ ilin  

Özni ‘ışķ âşûbıdın ‘âlem ara rüsvâ körey (G. S. G. 675/5) 

(Takva ehlini hep züht ü afiyet içinde kabul edip özümü bu dünyada aşk kargaşasından rezil rüsva olmuş 

göreyim.) 

İsyan ehli olup Allah’ın lütfuyla cennete girecek kişiler olduğu gibi takva ehli içinden Allah’ın kahrına 

uğrayarak dile düşmüşler de vardır. Bu hususta aklımıza ilk olarak Hz. Âdem ile Şeytan gelmektedir. Hz. 

Âdem günah işleyip cennetten gönderilmiş, tevbe edip tekrar Allah’ın lütfuna nail olmuştur. Şeytan (Azâzîl) 

ise takva sahibiyken kibre kapılıp Allah’ın kahrına uğramıştır.   

Lutfung allıda kirip ravzaga ehl-i 'ısyân  

Kahrıng olganda tüşüp dilga ehl-i takvâ (B. V. G. 3/5) 

(Lutfunun karşısında ehli isyan cennete girmiş, kahrettiğinde ise takva ehli dile düşmüştür.) 

Züht ve takva ehli, âşıklara sürekli nasihat ederler ve onları ayıplar.  

Zühd ü takvî ilidin köp yitti  

Her dem ol tilbege bi-dâd ü sitem (F. K. T. 681/V-50) 

(Züht ve takva ehlinden her vakit o deliye çok zulüm ve sitem ulaştı.) 

7. Ali Şîr Nevâyî’nin Türkçe Divanlarında Takva Metaforları 

Ali Şîr Nevâyî’nin Garâ’ibü’s-Sıgar, Nevâdirü’ş-Şebâb, Bedâyi’u’l-Vasat ve Fevâyidü’l-Kiber adlı 

divanlarında takva ile ilgili oluşturulan metaforlar aşağıda grafik şeklinde gösterilmiştir. 

7.1. Takva Dehşeti/Takva Âfeti 

Takva kelimesinin korkmak, çekinmek anlamlarıyla bağlantılı olarak Nevâyî, takva şikuhu (takva dehşeti) 

ifadesine yer vermiştir. 

‘Işkıng içre köksüme ança cünûn yaşın uray 

Kim hıredning şevketin takvâ şikühın sındıray (G. S. G. 641/1) 

(Senin aşkından göğsüme delilik gözyaşlarını vurayım. Aklın azametini takva dehşetiyle parça parça 

edeyim.) 

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

34 
 

 

Grafik 2: Ali Şîr Nevâyî’nin Türkçe Divanlarında Takva Metaforları 

Takva ve riya zahide, aşk ise rinde ait hasletlerdir. Aşağıdaki beyitte kadeh (aşk), kişiye verdiği sıkıntılar 

bakımından takva ve riya ile kıyaslanmıştır.  

Sâkiyâ bâde ki takvî ü riyâ âfetidin  

Yahşırak bolsa manga sâgar-ı sahbâ âfet (B. V. G. 87/6) 

(Ey saki! Bana göre kadeh belası takva ve riya belasından yeğdir.) 

7.2. Takva Evi /Takva Hankahı (Tekke) 

Takvanın ev olarak tasavvur edilmesi evin insanın barınağı olması, takvanın da kişiyi günah işlemekten 

dolayısıyla da günahların karşılığı olan azaptan koruyacağı düşüncesine dayanmaktadır. Aşağıdaki beyitte 

takva ev olarak tasavvur edilmiştir. Tasavvufî bir tabir olan subha “binefsihi aşikâr mevcut olmayıp fakat 

eşyanın sureti ile vuzuh bulduğu için heyula denilen (hebâ) güneşin ışığında görülen ince toz” demektir 

(Cebecioğlu, 2014, s. 444). Beyte göre külbe-i hammâr, mecazen tekke yani mürşidin bulunduğu yer 

anlamındadır.  

Takvâ ivi hem-vâr irür subham ipi zünnâr irür  

Öy külbe-i hammâr irür tâ kördüm ol çîn lu’betin (G. S. G. 520/5) 

(Takva evi [benim için] uygundur, subhamın ipi zünnar ipidir. O kaşlarının oyunlarını gördüğümden beri 

benim evim şarap evidir.) 

Aşağıdaki beyitte aşk ve sevgiyle zıt bir mahiyette telakki edilen takva, tekke olarak tasavvur edilmiştir. 

‘Işk küfri birle takvî hân-kâhın buzmayın 

Büt hayâlidin köngül deyrini ma’mûr itmeyin (B. V. G. 507/3) 

(Aşk küfrüyle takva tekkesini bozmayın, sevgili hayalinden gönül kilisesini mamur etmeyin.)  

2

2

1

2

1

21
1

1

1

1

1

1

2
1

Ali Şîr Nevâyî'nin Türkçe Divanlarında Takva Metaforları

Takva âfeti/Takva dehşeti Takva evi/Takva hankahı Takva putu Takva hırkası/Takva ridası

Takva bereketi (Feyz-i takvî) Takva süvarisi Takva kervanı Takva mihneti

Takva nuru Takva harmanı Aşk takvası Takva mülkü (ülke)

Takva Kafdağının Ankası Takva yolu Takva çürüğü

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

35 
 

7.3. Takva Putu  

Takva ve akıl putlarını taş ile kırmak, aşkın önündeki engelleri kaldırmak anlamına gelmektedir. Çünkü aşk 

akıl ve sakınma değil, delilik ve cesaret işidir. Bu sebeple aşkın önündeki bu engelleri kaldırmak yani akıl 

ve takva putlarını taş ile kırmak gerekir. Beyitte delilerin taşlanması ve kabedeki putların kırılması hadisesi 

anımsatılmıtır. Delilerin taşlanması bir mazmun olarak melametin verdiği sıkıntılara katlanmaktır. Kabedeki 

yahut gönüldeki putların kırılması masivanın terk edilip tevhidin ortaya çıkmasıdır. 

Cünûn taşı harâbat içre her dem köksüme urmak  

İrür takvâ vü dâniş bütlerin taş birle sındurmak (G. S. G. 327/1) 

(Delilik taşını her vakit meyhane içinde göğsüme vurmak, takva ve akıl putlarını taşla kırmaktır.) 

7.4. Takva Hırkası/Takva Örtüsü 

Takvanın hırka olarak düşünülmesi, hırkanın züht ve takva ehli tarafından giyilen bir giysi olmasındandır. 

Ayrıca hırka ve rida, bedeni muhafaza etmekte takva ise insanı günah işlemekten korumaktadır. Bu 

bakımdan aralarında benzerlik söz konusudur.  

Çü pîr-i deyr takvâ hırkasın köydür didi ger hod  

Anıng her târıdur cân riştesi bolmas bakıp turmak (G. S. G. 327/3) 

(Kilise [meyhane] ulusu, takva hırkasını yak dedi ancak onun her teli can ipliğindendir böyle bakıp durmak 

olmaz.) 

Takvâ ridâsı birle kim mescidga bardım deyrdin  

Ay mug-beçe înek ridâ boynumda ger kıldım güneh (G. S. G. 575/2) 

(Takva örtüsüyle kiliseden mescide vardım. Ey meyhaneci çırağı! Günah işledimse de rida boynumdadır.) 

7.5. Takva Bereketi  

Bir tasavvuf terimi olan feyz, taşmak anlamına gelir. İlahi tecelli, bu kelimeyle ifade edilir. Feyz, her an 

ortaya çıkmaktadır. Varlıklar, bu feyz vasıtasıyla meydana gelir. Ancak bu varlık, zâtlarındaki imkân 

sebebiyle yok olmakta, fakat Hakk’ın feyziyle aynı zamanda var olmaktadır (Cebecioğlu, 2014, s. 165). 

Murtâz “alıştırılmış, eğitimli (hayvan)” (Ünlü, 2013, s. 782) anlamına gelir, mecazi olarak terbiye edilmiş 

nefsi karşılamaktadır. 

Feyz-i takvîde çu yok bil kim irür ey murtâz  

Mebde’-i feyz köp ü mey-kede pîri feyyâz (B. V. G. 276/1) 

(Ey terbiye edilmiş nefis! Feyzin kaynağı çoktur ve meyhane ulusu [mürşit] çok feyz sahibidir. [Onlardaki 

feyz] takva feyzinde yoktur, [bunu] bil.)  

7.6. Takva Süvarisi  

Ruh ve aşkın takvayla ilişkilendirildiği aşağıdaki beyitlerde, takva süvarisi ifadesiyle bir ordu tasviri 

yapılmış, böylece bu kavramlar somutlaştırılarak anlatılmıştır.  Hayl “1. at. 2. at sürüsü. 3. atlı sürüsü. 4. 

zümre, takım, güruh” (Devellioğlu, 2003, s. 535) manalarına gelir. Kömek, yardım (Rahimi, 2016, s. 1435) 

demektir. 

Çu rûh haylıga nefs ister olsa artukluk 

Yitür ilacıga takvî sipahı birle kömek (B. V. G. 325/3)  

(Ruh zümresi nefsi çok fazla arzu ederse onlara ilaç olsun diye takva süvarisiyle yardım ulaştır.) 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

36 
 

Yüz tümen takvî sipâhın rahşı iyler pây-mâl  

Mest iyler çagda cevlân hûbluk meydânıda (B. V. G. 563/2) 

(Sarhoş [aşk] olup sevgi meydanında dolaşılan çağda, [seni] yüz binlerce takva süvarisinin atı ezer.) 

7.7. Takva Kervanı  

Aşk, takva ilişkisinin söz konusu edildiği beyitte hayat bir yolculuk, takva kervan olarak düşünülmüştür. 

‘Işk zühdüm haylıga ot salsa tang yok kim bu berk  

Dehr ara köp beyle takvî kârvânın örtedi (B. V. G. 613/6) 

(Aşk, zühdümün atına/zümresine ateş salsa buna şaşılmaz, bu şimşek dünyada böyle takva kervanını çok 

yaktı.) 

7.8. Takva Nuru  

Şair, ruhu aydınlatığını düşündüğü takvayı nur (ışık) olarak hayal etmiştir. 

Rûh anglap cebhesidin nûr-ı takvî lem’asın 

‘Akl tapıp zâtıdın ‘ilm ü sa’adet savletin (B. V. K. 660/23) 

(Ruh bir bakıma takva ışığının parılıtısını anlamış; akıl onu özünden, ilim ve saadet ise atılganlığından 

bulmuş.) 

7.9. Takva Mihneti  

Allah’a olan sevgi, saygı yahut korku sebebiyle nefsin isteklerini kısıtlamak sabır gerektiren zor bir iştir. Bu 

bakımdan aşağıdaki beyitte oruç ve takva gönüldeki sıkıntı olarak görülmüştür. 

Kilgen irmiş meh-veşim bayram hilâlin körgeç ok  

Zâyil iylerge köngüldin savm u takvî mihnetin (B. V. K. 660/42) 

(Bayram hilalini görünce ay yüzlüm gönülden oruç ve takva zahmetini yok ederek hemen gelirmiş.)  

      7.10.Takva Harmanı  

Kolay tutuşması bakımından takvanın harman olarak düşünüldüğü beyitte takva ehlinin ibadet ve taatı 

neticesinde elde edeceği sevabın bir anda yok olabileceği gerçeği anımsatılmıştır. 

Kaysı takvî hırmenin fısk otıdın köydürmedim  

Kaysı tevbe nahlini nefs ilgidin sındurmadım (F. K. G. 427/1) 

(Hangi takva harmanını günah ateşiyle yakmadım, hangi tevbe fidanını nefs elinden kırdırmadım?) 

      7.11.Aşk Takvası 

Nevâyî’nin Türkçe divanlarında genellikle aşk ve takva iki karşıt kavram olarak algılanmıştır. Aşağıdaki 

beyitte gönül, aşk takvasında ilerlemek isteyen bir zahit olarak düşünülmüştür. 

Takvî-yı ‘ışk ara çü ‘azîmet tiler köngül 

Evvel kirek ki ber-taraf itseng barı ruhas (N. Ş. G. 272/6) 

(Gönül aşk takvası içinde yol almak ister, önce onun önündeki tüm engelleri kaldırman gerek.) 

      7. 12. Takva Mülkü 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

37 
 

Sevgilinin güzellik unsurlarının din, züht ve takva ile ilişkisine değinilen aşağıdaki beyitte sevgilinin gözleri 

din yolunu kesen eşkıya, züht ve takva ise ülke olarak tasavvur edilmiştir. 

Tâ karakçı közlering dîn yolını urdılar 

Zühd ü takvâ mülkidin kilmedi bir kârvân (N. Ş. G. 445/4) 

(Yağmacı gözlerin din yolunu kestikleri için züht ve takva yurdundan bir kervan gelmedi.) 

       7. 13. Takva Kafdağının Ankası 

Anka, Kafdağında yaşadığına inanılan esfanevi kuştur. Klasik Türk şiirinde Kaf, varlık âlemini kuşatan bir 

dağ olarak düşünülmüştür (Schimmel, 1999, s. 408; Pala, 2003, s. 261). Aşk-takva ilişkisinin söz konusu 

edildiği beyitte, aşkın hevaya düşkün sivrisinekleri akıl ve takva kafının ankasını azık yapar denilerek aşkın 

akıl ve takvayı yok ettiği ifade edilmiştir. 

Ni hevâyîdür hevâsı ‘ışk kim her peşşeî  

Tu’me eyler ‘akl u takvâ kâfınıng ‘ankâsıdın (N. Ş. G. 469/4)  

(Aşk öyle hevâyîdir ki onun her bir sivrisineği akıl ve takva kafının ankasını kendine azık eyler.) 

       7. 14. Takva Yolu  

Tasavvuf edebiyatına göre takva (züht) ve aşk kişiyi sevgiliye (Allah) ulaştıran iki yoldur. Takva; korku ve 

saygı duyarak veya Allah’ın vadettiği nimetlere kavuşmak arzusuyla tercih edilen bir yoldur. Tasavvuf 

edebiyatında bu yola pek rağbet gösterilmeyip muhabbetle vuslata ermek yani aşk, daha muteber 

görülmüştür. Aşağıdaki beyitlerde züht ve takva kişiyi Allah’a ulaştıran bir yol olması bakımından söz 

konusu edilmiştir. 

Anıng dik zühd ü takvâ yolını urdung çıkıp ösrük  

Ki tüşti yüz mining pârsâ hammârlıglarga (N. Ş. G. 571/5) 

(Esrik bir şekilde çıkıp onun gibi züht ve takva yolunu kestin, böylece yüz binlerce sofu meyhaneciliğe 

(mürşit) düştü [razı oldu].) 

Sevgiliye kavuşmak için varlıktan (masiva) geçmek gerekir. Buna tasavvufta fena makamı denir. Yol olarak 

tasavvur edilen takva aşağıdaki beyitte varlıkla ilişkilendirilmiştir. Vuslata ermek için varlıktan ve 

maddeden kurtulmak gerekir. Bu sebeple takva, kişiyi vuslata erdiremez. 

Vaslıng ikbâlini takvî yolıdın 

Tiledim tutmadı ol çunki vücûd (F. K. T. 688/III-27) 

(Sana kavuşmanın ikbalini takva yolunda arzu ettim, o varlıkla ilgili olduğundan tutmadı.) 

        7. 15. Takva Çürüğü  

Mutasavvıflara göre gönülde sadece Allah sevgisi olmalıdır, onun dışındaki her şey çerçöp gibidir. Gönlün 

bunlardan temizlenmesi gerekir. Bunlar aynı zamanda kesrettir. Aşk, kişiyi Allah’a ulaştıran bir yoldur. 

Takva yolu ise sağlam bir yol değildir. Çirmek, “Kurumak, buruşmak, füsürde olmak, çürümek” (Ünlü, 

2013, s. 252); çirim ise “(1) buruşuk, (2) pis, kir, irin” (Durgut, 1995, s. 326) manasına gelmektedir. 

Aşağıdaki beyitte de aşk yüceltilmiş, züht ve takva çürüğü çokluk bakımından çerçöple ilişkilendirilmiştir. 

Ayrıca Maide Suresi’ndeki “(Ey Muhammed!) De ki: “Pis ile temiz bir olmaz. Pisin çokluğu hoşuna gitse 

bile. Ey akıl sahipleri! Allah’a karşı gelmekten sakının ki kurtuluşa eresiniz.” (Mâide, 5/100) ayete mana 

iktibası yapılmıştır. 

Berkdin lem‘a vü hâşâk u hasîdin kûh kûh  

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

38 
 

‘Işk yalguz zühd u takvâ çirmekidin hayl hayl (N. Ş. G. 383/4) 

(Şimşekten [bir] ışık [olur], çerçöp dağ dağdır. Aşk tek başınadır, züht ve takva çürüğünden ise sürü sürü 

[vardır.])   

SONUÇ 

Mesnevî-i Şerif’te takva ile ilgili metaforlar daha çok takvanın sözlük anlamına dair anıştırmalar üzerine 

teşekkül etmiş, takvanın insanı günahtan koruma hususiyeti vurgulanmıştır. Mesnevî’de takvanın övgü 

unsuru olarak kullanıldığı durumlar da mevcuttur. Takva sahibi olduğu düşünülen bazı mutasavvıflardan 

övgüyle bahsedilmiştir. Söz konusu eserde takva; kan, atlas/elbise, can, renk, yeşillik, top (gûy) ve hamam 

olarak tasavvur edilmiştir. En çok tercih edilen metafor takva atlası/takva elbisesidir (%25).  

Ali Şîr Nevâyî’ye göre takva riyasız olmalıdır aksi halde züht, takva ve taat tasavvuf değildir. Temiz kulluk 

ve güzelliğin kaynağı riyasız takvadır. Ali Şîr Nevâyî Türkçe divanlarında takvayı kelimenin sözlük ve terim 

anlamını da anımsatarak İslam, din, iman, küfür, isyan, akıl, ilim, taat, fısk (fücur), riya, züht, tevbe, sabır, 

fena, fenafillah, feyz, gibi din ve tasavvuf terimleriyle ilişkilendirerek ele almıştır. O, nasihat üslubuyla 

yazdığı şiirlerinde takvayı ömrün yaşlılık dönemiyle ilişkilendirilmiş; gençliğini günah işleyerek geçirip 

takva gerektiren işler yapmayan kişilerin pişmanlık ve hayıflanmalarını, yaşlılık döneminde takva gerektiren 

ameller yapmak gerektiğini, gençlikte takva sahibi olmanın zor olduğunu ifade etmiştir. 

İslam edebiyatı geleneğide hakiki imana ulaşma çabası genel olarak iki tip üzerinden anlatılmıştır. 

Bunlardan rint, muhabbet ve aşk vasıtasıyla hakiki imana erişmeyi amaçlarken zahit (sofu, şeyh) ise züht 

ve takva aracıyla bu hedefe ulaşmaya çabalar. Bu bakımdan Ali Şîr Nevâyî’nin Türkçe divanlarında takva 

ile ilgili en çok üzerinde durulan husus, takvanın aşk ile zıt bir biçimde konumlandırılmasıdır. Buna göre 

aşk, sevgili, sevgilinin güzellik unsurları takvanın önünde bir engeldir. Şair bir beyitte takva ile aşkı 

meczetmiş, aşk takvası metaforunu kullanmıştır. 

Nevâyî’nin Türkçe divanlarında farklı bağlamlar çerçevesinde takva; dehşet/âfet, aşk, ev/hankâh (tekke), 

put, hırka/örtü, bereket, süvari, kervan, nur, mihnet, harman, mülk (ülke), Kafdağının ankası, yol ve çürümüş 

bir varlık olarak tasavvur edilmiştir. Takvayla ilgili en çok oluşturulan metaforlar takva dehşeti/takva âfeti 

(%10), takva evi/takva hankahı (%10), takva hırkası/takva örtüsü (%10), takva süvarisi (%10) ve takva 

yoludur (%10). 

Ali Şîr Nevâyî’nin Türkçe divanlarında oluşturlan takva metaforları, Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî’nin 

Mesnevîsindeki takva metaforlarından daha çeşitlidir. Bu durum Mesnevî’nin bir nasihat kitabı olmasıyla 

izah edilebilir. Zira iki sanatkârın eserlerini yazma amaçları farklıdır.   

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî ile Ali Şîr Nevâyî’nin söz konusu eserlerinde takva konusunda ortak metafor, 

bu kavramın bir elbise olarak düşünülmesidir. Bu ortaklık kültürümüzün iki güzide şahsiyetinin eserlerinde 

Kur’an-ı Kerim’in üslup özelliğinden faydalanmış olmasından kaynaklanmaktadır. Nitekim bu ifade 

Kur’an-ı Kerim’de (A’râf, 7/26) zikredilmiştir. Aynı şekilde Kur’an-ı Kerim’de pek çok ayette geçen takva 

sahipleri tabiri de iki sanatkâr tarafından pek çok kez iktibas edilmiştir.  

 

KAYNAKÇA 

Akalın, Şükrü Halûk vd. (2011), Türkçe Sözlük, Ankara, Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Arpaguş, Sâfi (2008), Mevlânâ ve İslâm, İstanbul, Vefa Yayınları. 

Ateş, Süleyman (1988). Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsîri, C. 1, İstanbul, Yeni Ufuklar Neşriyat.  

Bilmen, Ömer Nasuhi (1967), Dinî ve Felsefî Ahlâk Lügatçesi, İstanbul, Bilmen Basımevi.  

Buhârî, Ebû Abdillah Muhammed bin İsmail bin İbrâhim el-Cu’fî (1413/1992), el-Câmiu’s-Sahîh, İstanbul, 
Çağrı Yayınları.  

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

39 
 

Cebeci, Oğuz (2013), Metafor ve Şiir Dilinin Yapısal Özellikleri, İstanbul, İthaki Yayınları. 

Cebecioğlu, Ethem (2010), Tasavvuf Klasikleri, İstanbul, Erkam Matbaacılık.  

Cebecioğlu, Ethem (2014), Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Ankara, Otto Yayıncılık.  

Ceyhan, Semih (2004), “Mesnevî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, c. 29, s. 325-334.  

Davudoğlu, Ahmed (1977), Sahîh-i Müslim Tercüme ve Şerhi, İstanbul, Sönmez Neşriyat.  

Devellioğlu, Ferit (2003), Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Ankara, Aydın Kitabevi.   

Doğan, Muhammed Nur (2008). “Divan Şiirinde Şarap Metaforları”, Türk Dili ve Edebiyatı, S.38, s. 68-86. 

Durgut, Hüseyin (1995), Şeyh Süleyman Efendi-i Buhârî Lügât-ı Çağatay ve Türkî-i Osmânî (Cild-i Evvel), 
Yüksek Lisans Tezi, Trakya Üniversitesi. 

Ebû Abdirrahmân Ahmed bin Şuayb (1992), Sünenü’n-Nesâî, İstanbul, Çağrı Yayınları. 

Ebû Dâvûd, Süleymân bin el-Eş’as bin İshâk el-Ezdî es-Sicistânî (1409/1988), Sünenü Ebî Dâvûd, (Thk. Kemâl 
Yûsuf el-Hût), Beyrût, Müessesetü’l-Kütübi’s-Sekafiyye.   

Erginli, Zafer (2006), Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, İstanbul, Kalem Yayınları.  

İbn Mâce, Muhammed bin Yezîd (1992), Sünenu İbn Mâce, İstanbul, Çağrı Yayınları.   

Kaçalin, Mustafa Sinan (2011), Niyâzî Nevâyî’nin Sözleri ve Çağatayca Tanıklar El-Lügâtu’n-Nevâiyye ve’-
İstişhâdâtü’l-Çaġatâ’iyye, Ankara, Türk Dil Kurumu Yayınları.   

Karabey, Turgut (2017). Nesîmî Hayatı-Sanatı-Eserleri-Bazı Şiirlerinin Açıklamaları. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Karaman, Hayrettin vd. (2014). Kur’an Yolu Meâli, Ankara, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları. 

Kanar, Mehmet (2010). Arapça-Türkçe Sözlük, İstanbul, Say Yayınları. 

Kartal, Ahmet (2021). Lügat-i Nâcî, Türk DilmKurumu Yayınları, Ankara.  

Kuşeyrî (1978), Kuşeyrî Tasavvufun İlkeleri I (Risâle-i Kuşeyrî), (Çeviren: Tahsin Yazıcı) İstanbul, Kervan 
Kitapçılık. 

Lakoff, George ve Johnsen, Mark (2015), Metaforlar (Hayat, Anlam ve Dil), (Çeviren: Gökhan Yavuz Demir) 
İstanbul, İthaki Yayınları. 

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (1995), Mesnevî I, (Çeviren: Veled İzbudak), İstanbul, Millî Eğitim Bakanlığı 
Yayınları.  

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (1995), Mesnevî II, (Çeviren: Veled İzbudak), İstanbul, Millî Eğitim Bakanlığı 
Yayınları.  

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (1995), Mesnevî III, (Çeviren: Veled İzbudak), İstanbul, Millî Eğitim Bakanlığı 
Yayınları.  

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (1995), Mesnevî IV, (Çeviren: Veled İzbudak), İstanbul, Millî Eğitim Bakanlığı 
Yayınları.  

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (1995), Mesnevî V, (Çeviren: Veled İzbudak), İstanbul, Millî Eğitim Bakanlığı 
Yayınları.  

Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî (1988), Mesnevî VI, (Çeviren: Veled İzbudak), İstanbul, Millî Eğitim Bakanlığı 
Yayınları.  

Muallim Nâcî (2021). Lügat-i Nâcî, (Hazırlayan: Ahmet Kartal), Ankara, Türk Dil Kurumu Yayınları. 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 21-40  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197   

40 
 

Muratoğlu, Atillâ (2018), Sabır, Konya, Damla Ofset Anonim Şirketi.  

Mütercim Âsım Efendi (2013), El-Okyânûsu’l-Basît fî Tercemeti’l-Kâmûsi’l-Muhît Kâmûsu’l-Muhît 
Tercümesi, (Hazırlayan: Mustafa Koç, Eyyüp Tanrıverdi), İstanbul, Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 
Yayınları.   

Onay, Ahmet Talât (2016), Açıklamalı Divan Şiiri Sözlüğü Eski Türk Edebiyatında Mazmunlar ve İzahı, 
(Hazırlayan: Cemal Kurnaz), Ankara, Berikan Yayıncılık. 

Öngören, Reşat (2004), “Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, c. 29, s. 
441-448.  

Pala, İskender (2003) Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü. İstanbul: LM yayınları.   

Rahimi, Ferhad (2016), Fethali Kaçar’ın Çağatay Türkçesi Sözlüğü, Doktora Tezi, Ankara: Gazi Üniversitesi.  

Redhouse, James W. (2016). Müntahabât-ı Lügât-i Osmâniyye. Haz. Recep Toparlı, Betül Eyövge Yılmaz, 
Yaşar Yılmaz. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları.   

Redhouse James (2016), Müntahabât-ı Lügât-i Osmâniyye, (Hazırlayan: Recep Toparlı, Betül Eyövge Yılmaz, 
Yaşar Yılmaz), Ankara, Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Saygın, Muhterem (2022). Ali Şîr Nevâyî’nin Garâ’ibü’s-Sıgar Adlı DivanınınTahlili. Doktora Tezi, Denizli: 
Pamukkale Üniversitesi.  

Saygın, Muhterem (2023). Ali Şîr Nevâyî’nin Garâ’ibü’s-Sıgar Adlı Divanında Allah Tasavvuru, TÜRÜK 
Uluslararası Dil, Edebiyat ve Halkbilimi Araştırmaları Dergisi, Sayı/Issue: 34, s. 190-225. 

Schimmel, Annemarie (1999). İslam’ın Mistik Boyutları. Çev. Ergun Kocabıyık. İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Şemseddin Sami (1978), Kâmûs-ı Türkî, İstanbul, Çağrı Yayınları. 

Taberî, Muhammed bin Cerîr (2000), Câmiu’l-beyân fi te’vîli’l-Kur’ân, (Thk: Ahmed Muhammed Şâkir), b.y. 
Müessetü’r-risâle.  

Tatcı, Mustafa (2016).  UNESCO 2016 Hoca Ahmed Yesevî Yılı Anısına Dîvân-ı Hikmet Hoca Ahmed Yesevî, 
Hoca Ahmet Yesevi Uluslararası Türk-Kazak Üniversitesi İnceleme- Araştırma Dizisi, Yayın No: 29, ISBN: 
978-9944-237-35-2, Ankara.   

Tirmizî (1356/1937-1382/1962), el-Câmiʿu’ṣ-ṣaḥîḥ: Sünenü’t-Tirmiẕî, (Nşr: Ahmed Muhammed Şâkir), 
Kahire, V, 736, 738. 

Uludağ, Süleyman (2010), “Takva”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, c. 39, s. 484-486. 

Ünlü, Suat (2013), Çağatay Türkçesi Sözlüğü, Konya, Eğitim Yayınevi. 

Yardım, Ali. (2008), Mesnevî Hadîsleri, İstanbul, Damla Yayınevi. 

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211197


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 41-60  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194 

41 
 

Mistisizmde Mimarlığın İnşası ve İslami Mimariye yaklaşım  

(Metafizik, Mekân ve Anlam Üzerine Analitik bir İnceleme) 

The Construction of Architecture in Mysticism and the Approach to Islamic Architecture 

(An Analytical Study on Metaphysics, Space, and Meaning) 

Shabnam GOLKARIAN1 

Email: shabnam.golkarian@neu.edu.tr  

Orcid No: https://orcid.org/0000-0002-1858-0133  

 

ÖZET 

Bu makale, mistik düşüncenin mimarlık üzerindeki kurucu etkisini, özellikle İslami mimari bağlamında 

analitik-tahlilî bir yöntemle incelemeyi amaçlamaktadır. Temel hipotez, İslami mimarlığın yalnızca estetik 

veya işlevsel bir pratik olmadığı; tasavvufî ontoloji ve metafizik tasavvurun mekânda cisimleşmiş bir dili 

olduğudur. Nitel araştırma yaklaşımıyla hermeneutik metin çözümlemesi, kavramsal analiz ve 

karşılaştırmalı vaka incelemesi birlikte kullanılmıştır. Metin analizinde İbn Arabî’nin tecelli ve yönelim 

fikri, Gazâlî’nin nûr metafiziği ve Sühreverdî’nin işrâkî kozmolojisi; mimari analizde ise ışık, merkez, 

kubbe, geometri, yazı ve boşluk öğeleri değerlendirilmiştir. Alan tespitleri kapsamında İran’da İsfahan 

(Şeyh Lütfullah ve İmam/Şah Camii çevresi), Özbekistan’da Semerkand–Buhara (Registan medreseleri, 

Timurlu mirası) ve Türkiye’de Selçuklu–Osmanlı çizgisi (külliye, kubbe ve iç mekân sürekliliği) seçilmiş; 

yapıların mekânsal kurgusu mistik kavramlarla ilişkilendirilerek okunmuştur. Bulgular, tevhid ilkesinin 

simetri/ritim, nûr kavramının ışık rejimi, fenâ–bekâ düşüncesinin boşluk ve süreklilik stratejileri üzerinden 

mekâna taşındığını göstermektedir. Makale, İslami mimarinin kutsal mekân üretimini mistik bir bilinç 

teknolojisi olarak yeniden düşünmeyi önerir. 

Anahtar Kelimeler: Mistisizm, İslami Mimari, Mekân, Metafizik, Tasavvuf 

ABSTRACT 

This article examines the formative impact of mystical thought on architecture, focusing on Islamic 

architectural traditions through an analytical and interpretive methodology. The central hypothesis is that 

Islamic architecture is not merely an aesthetic or functional practice; rather, it is a spatial language in which 

Sufi ontology and metaphysical imagination become embodied. The study adopts a qualitative design, 

combining hermeneutic textual analysis, conceptual inquiry, and comparative case study. In the textual 

corpus, Ibn ʿArabī’s notions of manifestation and orientation, al-Ghazālī’s metaphysics of nūr, and 

Suhrawardī’s Illuminationist cosmology are discussed; in the architectural corpus, light, centrality, domes, 

geometry, calligraphy, and intentional emptiness are analyzed together. The cases include Isfahan in Iran, 

Samarkand–Bukhara in Uzbekistan, and Seljuk–Ottoman continuities in Türkiye. Findings indicate that 

tawḥīd becomes legible through symmetry and rhythm; nūr through calibrated light regimes; and fanāʾ–

baqāʾ through strategies of emptiness, thresholds, and continuity. The article argues that Islamic sacred 

space can be approached as a technology of consciousness that mediates the human encounter with the 

transcendent. 

Keywords: Mysticism, Islamic Architecture, Space, Metaphysics, Sufism 

 
1 Assoc. Prof. Dr. Shabnam Golkarian, Member of Architecture faculty, Department of Architecture. Nicosia/Cyprus. 

https://orcid.org/0000-0002-1858-0133. Researcher ID: GZA-9671-2022 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194
mailto:shabnam.golkarian@neu.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-1858-0133


Mistisizmde Mimarlığın İnşası ve İslami Mimariye yaklaşım/ Shabnam Golkarian            Jan. 2026, 2 (1), 41-60 
https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207  

42 

ÖNSÖZ 

Mimarlık, tarih boyunca yalnızca barınma ya da işlevsel ihtiyaçların karşılandığı bir alan olmaktan öte, 

insanın evrenle, kutsal olanla ve kendi varoluşuyla kurduğu ilişkinin somut bir ifadesi olmuştur. Özellikle 

mistik düşünce geleneklerinde mekân, nötr ve edilgen bir unsur değil; anlamla yüklü, sembolik ve bilinçli 

bir yapı olarak kavranmıştır. İslami düşünce geleneğinde mimarlık, estetik kaygının ötesinde, metafizik bir 

düzenin yeryüzündeki yansıması olarak değerlendirilmiştir. Buna rağmen modern mimarlık tarihçiliği ve 

eleştirel literatür, çoğu zaman İslami mimariyi yalnızca biçimsel, tarihsel veya teknik açılardan ele almış; 

onun mistik ve ontolojik boyutunu ikincil plana itmiştir. 

Bu çalışma, söz konusu eksikliği gidermeyi ve mimarlığı mistik düşüncenin mekânsal dili olarak yeniden 

okumayı amaçlamaktadır. Özellikle İran, Mâverâünnehir ve Anadolu coğrafyalarında ortaya çıkan İslami 

mimari yapıtlar, tasavvufî düşüncenin estetik ve mekânsal bir ifadesi olarak ele alınmaktadır. Çalışma, 

disiplinlerarası bir perspektifle mimarlık, felsefe ve mistisizm alanlarını buluşturarak özgün bir katkı 

sunmayı hedeflemektedir. 

Mimarlık tarihinin klasik anlatılarında yapılar çoğunlukla teknik ilerleme, malzeme kullanımı ve 

estetik dönüşümler üzerinden değerlendirilir. Ancak bu yaklaşım, mimarlığın insan bilinciyle 

kurduğu derin ilişkiyi çoğu zaman göz ardı eder. Oysa özellikle mistik düşünce geleneklerinde 

mimarlık, insanın evrenle ve kutsal olanla kurduğu ilişkinin mekânsal bir düzenlemesidir. Bu 

nedenle mimari yapı, yalnızca görülen bir nesne değil; yaşanan, tecrübe edilen ve anlam üreten bir 

varlık alanıdır. 

İslami düşünce bağlamında mimarlık, metafizik bir kozmos tasavvurunun yeryüzündeki izdüşümü 

olarak değerlendirilmiştir. Tasavvuf geleneği, insanın varoluşunu bir yolculuk olarak kavrarken; 

bu yolculuğun duraklarını, eşiklerini ve merkezlerini de sembolik bir dil aracılığıyla tarif eder. 

Mimarlık bu sembolik dilin en görünür ve kalıcı biçimlerinden biridir. Camiler, tekkeler, türbeler 

ve külliyeler yalnızca işlevsel mekânlar değil; aynı zamanda bilinç hâllerini düzenleyen yapılar 

olarak tasarlanmıştır. 

Bu bağlamda mimari mekân, insanı gündelik zamandan çıkararak “kutsal zaman” a, sıradan 

mekândan çıkararak “kutsal mekân” a taşır. Mircea Eliade’nin kutsal–profan ayrımı, İslami 

mimarlıkta somut bir karşılık bulur; mimari düzenleme, profan dünyadan kutsala geçişi mümkün 

kılan bir eşik oluşturur. Avlu, revak, kapı, mihrap ve kubbe gibi unsurlar bu geçişin ritmini belirler. 

Bu çalışmanın önsözü, mimarlığın yalnızca estetik veya teknik bir üretim değil; mistik düşüncenin 

mekânda kurumsallaşmış bir dili olduğunu vurgulamayı amaçlamaktadır. Makalenin ilerleyen 

bölümlerinde bu yaklaşım, hem klasik tasavvuf metinleri hem de somut mimari örnekler üzerinden 

analitik biçimde temellendirilecektir. 

GİRİŞ 

Araştırma Problemi ve Hipotez 

İslami mimarlık çoğu zaman estetik bütünlüğü, geometrik düzeni ve teknik ustalığı üzerinden 

değerlendirilmiştir. Ancak bu yaklaşım, mimarinin arkasında yatan düşünsel ve metafizik zemini yeterince 

açıklamakta yetersiz kalmaktadır. Bu bağlamda çalışmanın temel problemi şu soruda somutlaşmaktadır: 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 41-60  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194 

43 
 

İslami mimarlık, yalnızca tarihsel ve estetik bir üretim mi yoksa mistik düşüncenin mekânda cisimleşmiş 

bir tezahürü müdür? 

Bu sorudan hareketle çalışmanın temel hipotezi şu şekilde formüle edilmiştir: 

“İslami mimarlık, mistik ontolojinin ve tasavvufî düşüncenin mekânsal bir ifadesidir; mimari yapı, kutsal 

olanla kurulan bilinçli bir ilişkinin aracıdır.” 

İslami mimarlık üzerine yapılan akademik çalışmaların önemli bir kısmı, mimari üslupların 

tarihsel evrimini belgelemeye odaklanmıştır. Bu çalışmalar, hanedan değişimleri, siyasi merkezler 

ve teknik yenilikler üzerinden önemli veriler sunmakla birlikte, mimarlığın düşünsel arka planını 

ikincil düzeyde ele almıştır. Oysa İslami mimarlık, yalnızca tarihsel koşulların ürünü değil; aynı 

zamanda belirli bir varlık anlayışının, bilgi tasavvurunun ve kozmolojik düzenin mekânda 

cisimleşmiş hâlidir. 

Bu çalışmada kullanılan analitik yaklaşım, mimarlığı bir “metin” gibi okumayı mümkün kılar. 

Mimari unsurlar, kelimeler ve cümleler gibi bir araya gelerek anlam üretir. Geometri bir gramer, 

ışık bir vurgu, boşluk ise bilinçli bir suskunluk olarak değerlendirilir. Bu nedenle mimari analiz, 

yalnızca ölçü ve plan üzerinden değil; sembolik anlam, ritüel kullanım ve deneyim üzerinden 

gerçekleştirilmiştir. 

Alan araştırması kapsamında seçilen İran, Özbekistan ve Türkiye örnekleri, İslam dünyasının 

farklı kültürel havzalarını temsil etmektedir. Bu coğrafyalar, ortak bir metafizik zemini 

paylaşmalarına rağmen, mimari dili farklı biçimlerde yorumlamışlardır. Bu durum, çalışmanın 

karşılaştırmalı niteliğini güçlendirmekte ve hipotezin farklı bağlamlarda sınanmasına imkân 

tanımaktadır. 

Giriş bölümünün bu genişletilmiş kısmı, çalışmanın yalnızca mimarlık tarihine değil; dinler tarihi, 

felsefe ve kültürel çalışmalar alanlarına da katkı sunmayı hedeflediğini ortaya koymaktadır. 

Mimarlık burada disiplinlerarası bir kesişim noktası olarak ele alınmıştır. 

Hipotez 

Bu çalışmanın temel hipotezi şudur: İslami mimarlık, yalnızca estetik ve işlevsel bir pratik değildir; 

tasavvufî ontoloji ve metafizik tasavvurun mekânda cisimleşmiş, düzenlenmiş ve tecrübe ettirilen bir 

dilidir. Mekân, bir bilinç teknolojisi gibi çalışarak, insanı çokluk (kesret) deneyiminden birlik 

(vahdet/tevhid) ufkuna yönlendirir. Bu hipotez, İslami mimaride merkez, yönelim, ışık rejimi, geometri ve 

boşluk düzenlemelerinin rastlantısal değil; kavramsal bir sistemin parçası olduğu varsayımına dayanır 

(Nasr, 1987, s. 45–52; Burckhardt, 2009, s. 60–75). 

Araştırma Yöntemi ve Kapsam 

Bu araştırma, nitel araştırma yöntemlerine dayanmaktadır. Hermeneutik metin çözümlemesi yoluyla 

tasavvufî ve felsefi metinler analiz edilmiş; karşılaştırmalı mimari inceleme yöntemiyle farklı 

coğrafyalardaki İslami yapılar değerlendirilmiştir. İran, Özbekistan ve Türkiye örneklerinin seçilmesi, 

İslam dünyasının farklı kültürel ve tarihsel bağlamlarını temsil etmeleri açısından bilinçli bir tercihtir. 

Çalışma nitel bir araştırma tasarımına sahiptir. Hermeneutik metin çözümlemesi, kavramsal analiz ve 

karşılaştırmalı vaka incelemesi birlikte kullanılmıştır. Metin analizinde Gazâlî’nin nûr metafiziği (Gazâlî, 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194


Mistisizmde Mimarlığın İnşası ve İslami Mimariye yaklaşım/ Shabnam Golkarian            Jan. 2026, 2 (1), 41-60 
https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207  

42 

2011, s. 55–79), İbn Arabî’nin tecelli ve yönelim kavramları (İbn Arabî, 2008, s. 112–128; s. 210–233) ve 

Sühreverdî’nin işrâkî kozmolojisi, mekânın metafizik temellerini açıklamak üzere okunmuştur. Mimari 

analizde ise ışık, merkez, kubbe, geometri, yazı, eşik ve boşluk gibi öğeler, yapının “nasıl bir tecrübe 

ürettiği” sorusu doğrultusunda değerlendirilmiştir. 

Alan Tespitleri ve Hipoteze Ön Yanıt 

Seyyed Hossein Nasr, Titus Burckhardt ve Henry Corbin gibi çağdaş düşünürler, İslami sanat ve mimarlığın 

metafizik boyutuna dikkat çekmişlerdir. Bununla birlikte, bu yaklaşımların mimari örneklerle 

derinlemesine ilişkilendirildiği çalışmalar sınırlıdır. Bu çalışma, söz konusu boşluğu doldurmayı 

amaçlamaktadır. Vaka okumaları İran’da İsfahan (Şeyh Lütfullah ve İmam/Şah Camii çevresi), 

Özbekistan’da Semerkand–Buhara (Registan medreseleri ve Timurlu mirası) ve Türkiye’de Selçuklu–

Osmanlı çizgisinden seçilmiştir. Literatür ve vaka okumaları, tevhid ilkesinin simetri/ritim, nûr kavramının 

ışık rejimi, fenâ–bekâ düşüncesinin boşluk ve süreklilik stratejileri üzerinden mekâna taşındığını 

göstermektedir. 

TARTIŞMA 

1. Mistisizmde Mekân Kavrayışı: Ontolojik Bir Çerçeve 

Mistisizmde mekân, modern anlamda edilgen, nötr ve geometrik bir boşluk olarak değil; anlamla yüklü, 

bilinçle ilişki kuran ve ontolojik bir derinliğe sahip bir varlık alanı olarak kavranır. Özellikle İslam 

tasavvufunda mekân, insanın Tanrı ile kurduğu ilişkinin hem sembolik hem de deneyimsel bir düzlemidir. 

Bu bağlamda mekân, yalnızca maddi bir zemin değil; varoluşun metafizik boyutlarının idrak edildiği bir 

tecrübe alanıdır. İbn Arabî’nin vahdet-i vücûd anlayışında mekân, varlığın tecelli ettiği bir “ayna” işlevi 

görür; mimari yapı ise bu aynanın bilinçli olarak düzenlenmiş hâlidir (İbn Arabî, 2008, s. 112). 

Bu anlayış, mimarlığın yalnızca işlevsel veya estetik bir faaliyet olmadığını; bilakis kozmik düzenin ve 

ilahi hakikatin yeryüzündeki sembolik izdüşümü olduğunu ortaya koyar. Mistisizmde mekânın merkezîliği, 

kutsal olanla ilişkilidir. Merkez, yalnızca fiziksel bir odak noktası değil; metafizik anlamda Tanrısal birlik 

fikrinin mekânsal karşılığıdır. Bu durum, İslami mimaride sıkça rastlanan merkezî plan anlayışının 

ardındaki düşünsel zemini açıklar. 

Henry Corbin’e göre, İslam düşüncesinde “hayalî âlem” (ʿālam al-mithāl), maddi dünya ile metafizik 

gerçeklik arasında bir köprü işlevi görür (Corbin, 1998, s. 76). Mimarlık da bu hayalî âlemin mekânsal bir 

tercümesi olarak değerlendirilebilir. Kubbe, mihrap, avlu ve ışık düzenlemeleri; duyusal olanla aşkın olan 

arasında bilinçli bir geçiş alanı oluşturur. Bu noktada mimari yapı, mistik deneyimi mümkün kılan bir “aracı 

mekân” hâline gelir. 

Ayrıca, Mistisizmde mekân, modern geometrik uzam kavrayışından ayrılır. Mekân yalnızca ölçülen ve 

bölünen bir alan değil; tecrübenin anlamını belirleyen bir varlık şartıdır. Norberg-Schulz’ün “genius loci” 

kavramı, mekânın insanı varoluşsal olarak konumlandıran bir çerçeve sunduğunu vurgular (Norberg-

Schulz, 1980, s. 18–36). İslami mimaride bu konumlandırma, kutsal olanla ilişki içinde gerçekleşir. 

2. İslami Mimarlıkta Tevhid İlkesinin Mekânsal İnşası 

İslami düşüncenin merkezinde yer alan tevhid ilkesi, mimari tasarımın temel belirleyici unsurlarından 

biridir. Tevhid, yalnızca teolojik bir kavram değil; aynı zamanda estetik, mekânsal ve sembolik bir ilkedir. 

Seyyed Hossein Nasr’a göre İslami sanat ve mimarlık, çokluk içinde birliği görünür kılmayı amaçlar (Nasr, 

1987, s. 45). Bu ilke, mimari yapılarda simetri, ritim ve geometrik tekrarlar yoluyla somutlaşır. Nasr’a göre 

İslami sanat, çokluk içinde birliğin görünür kılınmasıdır (Nasr, 1987, s. 23–52). Burckhardt ise ölçü ve oran 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 41-60  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194 

45 
 

üzerinden kurulan düzenin metafizik bir uyum ürettiğini belirtir (Burckhardt, 2009, s. 88–103). Bu nedenle 

simetri ve ritim, sadece estetik değil, tevhidin mekânsal grameridir. 

İran İslami mimarisinde, özellikle Safevî dönemi camilerinde görülen geometrik düzen, bu tevhid 

anlayışının mekânsal ifadesidir. İsfahan’daki Şah Camii’nde kullanılan geometrik desenler ve kubbe 

düzeni, izleyiciyi merkeze doğru yönlendirerek birlik fikrini bilinç düzeyinde deneyimletir. Burada mimari 

form, soyut bir teolojik ilkeyi duyusal bir tecrübeye dönüştürür. 

Tevhidin mekânsal tezahürü, yalnızca merkezî planla sınırlı değildir. Boşluk kullanımı da bu bağlamda 

önemlidir. İslami mimaride boşluk, yokluk anlamına gelmez; aksine ilahi varlığın aşkınlığını ima eden 

bilinçli bir tercihtir. Norberg-Schulz’un ifadesiyle, kutsal mekân, insanı gündelik deneyimin dışına 

çıkararak kozmik bir düzleme taşır (Norberg-Schulz, 1980, s. 31). Bu durum, mistik deneyimin mimari 

aracılığıyla nasıl yönlendirildiğini açıkça göstermektedir. 

3. Işık ve Metafizik Anlam: Nur Kavramının Mimari Yansımaları 

İslami mimaride ışık, yalnızca fiziksel bir aydınlatma unsuru değil; derin bir metafizik anlam taşır. 

Kur’an’da sıkça vurgulanan “nur” kavramı, ilahi bilginin ve varlığın sembolü olarak değerlendirilir. Bu 

kavram, mimari tasarımda ışığın bilinçli ve sembolik kullanımına zemin hazırlamıştır. Gazâlî’nin 

“Mişkâtü’l-Envâr” adlı eserinde nur, varlığın hiyerarşik yapısını açıklayan temel bir metafor olarak 

kullanılır (Gazâlî, 2011, s. 58). 

Gazâlî, nûru bilgi ve varlık hiyerarşisini açıklayan temel metafor olarak ele alır (Gazâlî, 2011, s. 55–79). 

Modern bir ampirik çalışma, dini mekânlarda ışığın “spiritüellik” algısıyla ilişkili olduğunu göstermiştir 

(Matracchi & Sadeghi Habibabad, 2021, s. 803–820). 

Özbekistan’daki Semerkand ve Buhara yapılarında ışığın kullanımı, bu metafizik anlayışın mimari 

karşılığını sunar. Medreselerde ve camilerde ışığın yukarıdan süzülerek iç mekâna girmesi, insanın ilahi 

olanla kurduğu ilişkinin sembolik bir ifadesidir. Işık, mekânı homojen biçimde doldurmak yerine, belirli 

odak noktalarında yoğunlaşarak bilinçli bir yönlendirme sağlar. Bu durum, mistik tecrübenin aşamalı 

doğasına işaret eder. 

Osmanlı mimarisinde, özellikle Sinan’ın eserlerinde, ışık kullanımı doruk noktasına ulaşmıştır. Kubbe 

altındaki ışık düzeni, mekânın maddi sınırlarını belirsizleştirerek aşkın bir atmosfer oluşturur. Burada 

mimarlık, mistik deneyimin sessiz bir öğretmeni gibi işlev görür. 

4. Kutsal Geometri ve Kozmik Düzenin Mimari Dili 

Mistisizmde geometri, matematiksel bir araç olmaktan ziyade kozmik düzenin sembolik bir dili olarak 

kabul edilir. İslami düşünce geleneğinde geometrik formlar, Tanrısal düzenin akılla kavranabilir 

izdüşümleri olarak değerlendirilmiştir. Bu bağlamda mimarlık, soyut metafizik ilkeleri somut mekânsal 

formlara dönüştüren bir aracı disiplin hâline gelir. Titus Burckhardt’a göre İslami sanatın özü, biçim 

aracılığıyla hakikati görünür kılmaktır (Burckhardt, 2009, s. 67). 

İran İslami mimarisinde kullanılan çokgenler, yıldız motifleri ve sonsuzluk hissi veren tekrarlar, varlığın 

hiyerarşik ama bütüncül yapısını temsil eder. İsfahan’daki camilerde geometrik desenlerin merkezi bir 

düzene göre kurgulanması, izleyicinin algısını merkeze —yani birliğe— doğru yönlendirir. Bu durum, 

tevhid ilkesinin yalnızca teorik bir inanç değil, mekânsal olarak deneyimlenen bir hakikat olduğunu 

göstermektedir. Şeyh Lütfullah Camii’nde sayısal düzenin kozmolojik anlamlar taşıyabileceği ileri 

sürülmüştür (Payandeh, Hariri, & Hakim, 2024, s. 295–305). Şah Camii çizimlerine ilişkin geometrik 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194


Mistisizmde Mimarlığın İnşası ve İslami Mimariye yaklaşım/ Shabnam Golkarian            Jan. 2026, 2 (1), 41-60 
https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207  

42 

analiz, oranların belirli bir matematiksel düzenle kurulduğunu gösterir (Goudarzi, Bemanian, & Leylian, 

2020, s. 68–79). 

Özbekistan’daki Semerkand yapılarında görülen simetri ve oransal denge, kozmik düzenin dünyevi mekâna 

tercüme edilme çabasının açık bir örneğidir. Medrese avlularında kullanılan geometrik düzen, bireyin 

mekân içinde yönünü kaybetmesini değil; bilakis anlamı adım adım keşfetmesini sağlar. Bu, mistik bilginin 

sezgisel ve aşamalı doğasıyla doğrudan ilişkilidir. 

Osmanlı mimarisinde ise geometri, daha akışkan ve bütüncül bir mekân anlayışıyla birleşmiştir. Selimiye 

Camii gibi yapılarda geometrik düzen, sert sınırlar çizmek yerine mekânsal sürekliliği destekleyen bir unsur 

olarak işlev görür. Bu yaklaşım, tasavvufta “kesret içinde vahdet” anlayışının mimari karşılığı olarak 

yorumlanabilir. 

5. Merkez, Mihrap ve Yönelim: Metafizik Odak Noktaları 

Mistisizmde merkez kavramı, yalnızca mekânsal değil, ontolojik bir anlam taşır. Merkez, varlığın 

kaynağına ve ilahi hakikate işaret eden sembolik bir odaktır. İslami mimaride mihrap, bu merkez fikrinin 

en somut ifadesidir. Mihrap, ibadet yönünü belirlemenin ötesinde, insan bilincini ilahi olana yönlendiren 

bir eşik mekân olarak tasarlanmıştır. Mihrap, dikkat ve yönelimi toplayan bir eşik mekândır. İbn Arabî’nin 

yönelim vurgusu, mimari yönelimin ontolojik boyutunu anlamaya yardımcı olur (İbn Arabî, 2008, s. 210–

233). 

İbn Arabî’nin düşüncesinde yönelim, yalnızca fiziksel bir hareket değil; varoluşsal bir tercihtir. Bu 

bağlamda mimari yönelim, insanın içsel yolculuğuna eşlik eden bir rehber işlevi görür (İbn Arabî, 2008, s. 

214). İran ve Anadolu camilerinde mihrap çevresinde yoğunlaşan süsleme ve ışık düzeni, bu metafizik 

yönelimi pekiştirir. Özbekistan medreselerinde avlunun merkezî konumu, eğitimin ve bilginin kutsal bir 

eksende örgütlendiğini ima eder. Burada mimarlık, yalnızca fiziksel hareketi değil; zihinsel ve ruhsal 

yönelimi de düzenler. Bu durum, mimarinin mistik pedagojik bir işleve sahip olduğunu düşündürmektedir. 

6. Boşluk, Sessizlik ve Fenâ Kavramı 

İslami mimaride dikkat çeken unsurlardan biri de bilinçli boşluk kullanımıdır. Modern mimarlıkta boşluk 

genellikle işlevsel ya da estetik bir tercih olarak değerlendirilirken, mistik mimarlıkta boşluk, varoluşsal bir 

anlam taşır. Tasavvufta “fenâ” kavramı, benliğin silinmesi ve ilahi varlıkta yok oluş anlamına gelir. Mimari 

boşluk, bu yok oluş hâlinin mekânsal bir karşılığı olarak yorumlanabilir. Boşluk ve sessizlik, mistik 

tecrübenin arınma boyutuyla ilişkilidir. Mohammadi’nin “gizli geometri” çalışması, geometrinin algıyı ve 

mekân deneyimini kurduğunu savunur (Mohammadi, 2023). 

Selçuklu ve Osmanlı yapılarında geniş ve sade iç mekânlar, bireyin kendisiyle ve kutsal olanla baş başa 

kalmasını sağlar. Bu mekânsal sadelik, bilincin dış uyaranlardan arındırılmasına hizmet eder. Burada 

mimarlık, mistik tecrübenin sessiz bir eşlikçisi hâline gelir. 

7. İran, Özbekistan ve Türkiye İslami Mimarisinin Karşılaştırmalı Analizi 

İslami mimarinin mistik boyutunu daha somut biçimde ortaya koyabilmek için, farklı tarihsel ve coğrafi 

bağlamlarda ortaya çıkan mimari örneklerin karşılaştırmalı olarak ele alınması gerekmektedir. İran, 

Mâverâünnehir (Özbekistan) ve Anadolu (Türkiye) coğrafyaları, İslam düşüncesinin farklı kültürel 

tezahürlerini yansıtmaları bakımından bu çalışmanın analitik çerçevesi için elverişli örnekler sunmaktadır. 

Her üç coğrafyada da mimarlık, ortak bir metafizik zeminden beslenmekle birlikte, yerel estetik anlayışlar 

ve tarihsel koşullar doğrultusunda farklı mekânsal diller geliştirmiştir. 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 41-60  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194 

47 
 

7.1. İran İslami Mimarisinde Kozmik Düzen ve Metafizik Süreklilik 

İran İslami mimarisi, özellikle Safevî dönemiyle birlikte mistik düşüncenin mekâna yansımasının en berrak 

örneklerinden birini sunar. İsfahan’da inşa edilen camiler ve külliyeler, yalnızca ibadet mekânları değil; 

aynı zamanda kozmik düzenin sembolik temsilleri olarak tasarlanmıştır. Kubbe mimarisi, İran geleneğinde 

gökyüzü ile yeryüzü arasındaki metafizik bağı simgeler. Kubbenin merkezden çevreye doğru genişleyen 

yapısı, varlığın ilahi kaynaktan çoğalarak tezahür edişini sembolize eder (Nasr, 1987, s. 112). 

İsfahan Şah Camii’nde kullanılan çini süslemeleri ve geometrik desenler, izleyicinin algısını yüzeyden 

derinliğe doğru yönlendirir. Bu yönlendirme, mistik bilginin zahirden batına doğru ilerleyen doğasına 

paraleldir. Burada mimarlık, yalnızca estetik bir düzenleme değil; bilinci dönüştüren bir araç olarak işlev 

görür. Henry Corbin’in “manevi mekân” kavramı, İran mimarisinin bu yönünü anlamada önemli bir teorik 

çerçeve sunmaktadır (Corbin, 1998, s. 141). 

İran mimarisinde renk kullanımı da metafizik anlam taşır. Özellikle mavi ve turkuaz tonlarının hâkimiyeti, 

semavi âlemi ve ilahi sonsuzluğu çağrıştırır. Bu renk paleti, mimari mekânın duyusal algısını aşarak 

izleyiciyi sembolik bir bilinç düzeyine taşır. Böylece mimari yapı, mistik tefekkürü teşvik eden bir 

“düşünme mekânı” hâline gelir. 7.1 İran: İsfahan Işık ve desen düzeni, tecrübenin kademeli açılış 

karakterini destekler (Nasr, 1987, s. 110–128; Payandeh et al., 2024, s. 295–305). 

 

7.2. Özbekistan (Mâverâünnehir) Mimarisinde Bilgi, Merkez ve Sembolizm 

Mâverâünnehir bölgesi, İslam düşünce tarihinin önemli ilim merkezlerine ev sahipliği yapmış bir 

coğrafyadır. Semerkand ve Buhara’da inşa edilen medreseler, camiler ve türbeler, mimarlığın mistik ve 

pedagojik işlevlerinin iç içe geçtiği mekânlar olarak dikkat çeker. Bu yapılarda merkezî avlu düzeni, 

bilginin ve hakikatin merkezî bir eksende örgütlendiğini ima eder. 

Semerkand’daki Registan Meydanı’nda yer alan medreseler, simetri ve oran bakımından son derece bilinçli 

bir düzenlemeye sahiptir. Bu düzenleme, rastlantısal bir estetik tercih değil; kozmik düzen fikrinin mimari 

dile aktarılmasıdır. Titus Burckhardt’ın belirttiği üzere, İslami sanatta oran ve ölçü, ilahi düzenin 

yeryüzündeki yansımalarıdır (Burckhardt, 2009, s. 93). 

Özbekistan mimarisinde yazı ve süsleme unsurları da mistik anlamlar taşır. Cephelerde yer alan ayetler ve 

sembolik motifler, mimari yapıyı bir “okunabilir metin” hâline getirir. Bu bağlamda mimarlık, sözlü ve 

yazılı geleneğin mekânsal bir uzantısı olarak değerlendirilebilir. Mekân, yalnızca içinde bulunulan bir alan 

değil; anlamın tecrübe edildiği bir yüzeydir. Sakkal, Timurlu Semerkand mimarisinde uygulamalı geometri 

üzerinden kare-kûfî ve kesişen kare örgülerini tartışır (Sakkal, 2018). 

7.3. Türkiye İslami Mimarisinde Süreklilik, Akış ve Tecrübe 

Anadolu coğrafyasında gelişen Selçuklu ve Osmanlı mimarisi, İslami mimarlık geleneğinin daha akışkan 

ve bütüncül bir yorumunu sunar. Selçuklu kümbetlerinde görülen dikey vurgu, ruhun yükselişini ve dünyevi 

olandan kopuşu simgeler. Bu yapılar, ölüm sonrası hayat fikrini mekânsal bir dil aracılığıyla ifade eder. 

Osmanlı mimarisinde ise özellikle klasik dönemde, mekânsal süreklilik ve bütünlük ön plana çıkar. Mimar 

Sinan’ın eserlerinde kubbe, yarı kubbeler ve yan mekânlar arasında kesintisiz bir akış sağlanır. Bu akış, 

tasavvufta önemli bir yere sahip olan “süreklilik” ve “devamlı tecelli” fikriyle doğrudan ilişkilendirilebilir 

(Ardalan & Bakhtiar, 2000, s. 156). Külliye sistemi, kutsalı gündelik hayatın tamamlayıcı kurumlarıyla 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194


Mistisizmde Mimarlığın İnşası ve İslami Mimariye yaklaşım/ Shabnam Golkarian            Jan. 2026, 2 (1), 41-60 
https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207  

42 

birlikte kurgular; birlik fikrinin mekânsal karşılıkları için Ardalan & Bakhtiar’ın çerçevesi yol göstericidir 

(Ardalan & Bakhtiar, 1973, s. 55–119). 

Osmanlı camilerinde iç mekânın sadeliği ve açıklığı, bireyin mekân içinde kaybolmasını değil; bilincinin 

derinleşmesini amaçlar. Burada mimarlık, görkemli bir gösteri aracı olmaktan ziyade, içsel bir yolculuğa 

eşlik eden bir rehber olarak işlev görür. Bu yönüyle Osmanlı mimarisi, mistik düşüncenin “sessiz” ama 

derin bir ifadesi olarak değerlendirilebilir. 

8. Modern Mimarlık ile İslami Mistik Mimarlık Arasında Karşılaştırmalı Bir Okuma 

Modern mimarlık, büyük ölçüde işlevsellik, rasyonalite ve teknik verimlilik ilkeleri üzerine inşa edilmiştir. 

Bu yaklaşımda mekân, çoğunlukla nötr bir zemin olarak ele alınır. Oysa İslami mistik mimarlıkta mekân, 

anlam yüklü ve bilinçle ilişki kuran bir varlık alanıdır. Bu iki yaklaşım arasındaki fark, mimarlığın ontolojik 

temellerine dair derin bir ayrışmaya işaret eder. 

Christian Norberg-Schulz, modern mimarlığın “yer duygusunu” büyük ölçüde yitirdiğini belirtir (Norberg-

Schulz, 1980, s. 187). İslami mimarlıkta ise yer, kutsal bir bağlam içinde tanımlanır. Mekân, insanın 

evrende konumunu sorguladığı bir çerçeve sunar. Bu bağlamda İslami mimarlık, modern mimarlığın 

kaybettiği metafizik derinliği hatırlatan önemli bir gelenek olarak değerlendirilebilir. 

Modern mimaride sıkça görülen aşırı sadelik ve soyutlama, mistik bir arınma ile karıştırılmamalıdır. İslami 

mimarideki sadelik, anlamın yokluğu değil; aksine anlamın yoğunluğudur. Bu fark, mimari formların 

arkasındaki düşünsel zeminin dikkatle analiz edilmesini gerekli kılar. Modern mimarlıkta mekân çoğu 

zaman nötr bir uzam olarak kurgulanır. Norberg-Schulz, modern dünyada yer duygusunun zayıfladığını 

vurgular (Norberg-Schulz, 1980, s. 185–203). İslami mistik mimarlık ise mekânı anlam yüklü bir varlık 

alanı olarak kurar. 

SONUÇ 

Bu çalışma, mistik düşüncenin mimarlık pratiği üzerindeki belirleyici rolünü, özellikle İslami mimari 

bağlamında analitik ve tahlilî bir yaklaşımla incelemeyi amaçlamıştır. Çalışmanın başında ortaya konulan 

temel hipotez, İslami mimarlığın yalnızca estetik veya işlevsel bir yapı faaliyeti olmadığı; aksine mistik 

ontolojinin ve metafizik düşüncenin mekânda cisimleşmiş bir tezahürü olduğu yönündeydi. Yapılan 

analizler, bu hipotezin büyük ölçüde doğrulandığını göstermektedir. Bu makale, İslami mimarlığın mistik 

ontoloji ve metafizik tasavvurun mekânsal dili olduğu hipotezini metin çözümlemesi ve vaka analiziyle 

sınamıştır. Bulgular, tevhid, nûr ve fenâ–bekâ kavramlarının simetri/ritim, ışık rejimi ve boşluk-süreklilik 

stratejileri aracılığıyla mekâna taşındığını göstermektedir. Mimari, bu anlamda kutsal mekân üretimini 

bilinç ve tecrübe düzeyinde düzenleyen bir araçtır. 

Araştırma sürecinde kullanılan hermeneutik metin çözümlemesi ve karşılaştırmalı mimari analiz yöntemi, 

mimarlık ile mistisizm arasındaki ilişkinin yüzeysel bir sembolizmden ibaret olmadığını ortaya koymuştur. 

İbn Arabî, Sühreverdî ve Gazâlî gibi düşünürlerin metinlerinde geliştirilen ontolojik ve kozmolojik 

kavramların, mimari mekânda karşılık bulduğu görülmüştür. Kubbe, mihrap, merkez, ışık, geometri ve 

boşluk gibi mimari unsurlar, bu bağlamda yalnızca biçimsel öğeler değil; mistik bilincin mekânsal araçları 

olarak değerlendirilmiştir. 

İran, Özbekistan ve Türkiye örnekleri üzerinden yapılan karşılaştırmalı inceleme, İslami mimarinin farklı 

coğrafyalarda ortak bir metafizik zeminden beslendiğini, ancak bu zeminin yerel kültürel ve tarihsel 

koşullara göre farklı mekânsal diller geliştirdiğini göstermiştir. İran mimarisinde kozmik düzen ve 

metafizik süreklilik ön plana çıkarken; Mâverâünnehir mimarisinde bilgi, merkez ve pedagojik işlevler 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 41-60  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194 

49 
 

belirginleşmiştir. Anadolu coğrafyasında ise Selçuklu ve Osmanlı mimarisi, mistik düşünceyi daha akışkan, 

deneyimsel ve bütüncül bir mekân anlayışıyla yorumlamıştır. 

Modern mimarlıkla yapılan karşılaştırma, İslami mistik mimarlığın ayırt edici yönlerini daha görünür 

kılmıştır. Modern mimarlığın çoğu zaman mekânı nötr ve işlevsel bir zemin olarak ele almasına karşın, 

İslami mimarlık mekânı anlam yüklü, bilinçle ilişki kuran ve kutsal olanla bağlantılı bir varlık alanı olarak 

kurgulamıştır. Bu fark, mimarlığın yalnızca teknik bir disiplin değil; aynı zamanda ontolojik ve 

epistemolojik bir söylem alanı olduğunu göstermektedir. 

Sonuç olarak bu çalışma, mimarlık tarihine ve İslami sanat araştırmalarına mistik ve metafizik bir perspektif 

sunmayı hedeflemiştir. İslami mimarlığın, modern akademik literatürde çoğu zaman ihmal edilen ontolojik 

derinliği, bu çalışma aracılığıyla yeniden görünür kılınmaya çalışılmıştır. Gelecek araştırmaların, mimarlık 

ile mistisizm arasındaki ilişkiyi farklı kültürel bağlamlar ve disiplinlerarası yöntemlerle daha da 

derinleştirmesi, bu alanın teorik zenginliğini artıracaktır. 

Bu çalışma, İslami mimarlığın yalnızca tarihsel bir miras değil; günümüz mimarlık ve mekân 

tartışmaları için de önemli teorik imkânlar sunduğunu göstermektedir. Özellikle modern 

mimarlığın karşı karşıya kaldığı anlam krizi, İslami mimarlığın mistik ve metafizik yaklaşımıyla 

yeniden düşünülmeye açıktır. Mekânın nötr bir zemin değil, bilinç ve tecrübe üreten bir yapı 

olduğu fikri, çağdaş mimari tasarım için de ilham verici olabilir. 

Bu bağlamda İslami mimarlık, geçmişe ait donmuş bir form repertuarı olarak değil; mekânın 

anlamla yeniden ilişkilendirilmesini mümkün kılan canlı bir düşünce geleneği olarak ele 

alınmalıdır. 

 

 

KAYNAKÇA 

Ardalan, N., & Bakhtiar, L. (1973). The sense of unity: The Sufi tradition in Persian architecture. University 
of Chicago Press. (xviii + 151 pp.). 

Burckhardt, T. (2009). Art of Islam: Language and meaning. World Wisdom. (Toplam sayfa: 272). 

Corbin, H. (1998). The man of light in Iranian Sufism. Omega Publications. (Toplam sayfa: 174). 

Gazâlî. (2011). Mişkâtü’l-envâr (S. Uludağ, Çev.). Kabalcı Yayınları. (Toplam sayfa: 168). 

Goudarzi, M., Bemanian, M., & Leylian, M. (2020). Geometrical analysis of architectural drawings in the 
Shah-mosque Isfahan. Curved and Layered Structures, 7, 68–79. https://doi.org/10.1515/cls-2020-0007 

Grabar, O. (1987). The formation of Islamic art (Rev. & enl. ed.). Yale University Press. (Toplam sayfa: 256). 
İbn Arabî. (2008). Fütûhât-ı Mekkiyye (Cilt II). Dâru’s-Sâdır. 

Matracchi, P., & Sadeghi Habibabad, A. (2021). Explaining and evaluating the quality of “light” in religious 
environments and its effect on spirituality. Frontiers of Architectural Research, 10(4), 803–820. 
https://doi.org/10.1016/j.foar.2021.06.001 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194
https://doi.org/10.1515/cls-2020-0007
https://doi.org/10.1016/j.foar.2021.06.001


Mistisizmde Mimarlığın İnşası ve İslami Mimariye yaklaşım/ Shabnam Golkarian            Jan. 2026, 2 (1), 41-60 
https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207  

42 

Mohammadi, N. (2023). Exploring the hidden geometry in the physical of sacred architecture: A case study 
in traditional Islamic architecture of Iran. Journal of Architectural Conservation, 29(4). 
https://doi.org/10.1080/16874048.2023.2277084 

Nasr, S. H. (1987). Islamic art and spirituality. State University of New York Press. (Toplam sayfa: 198). 

Norberg-Schulz, C. (1980). Genius loci: Towards a phenomenology of architecture. Rizzoli. (213 pp.). 

Payandeh, M., Hariri, A., & Hakim, N. (2024). Analyzing spiritual messages in the geometric and numeric  

patterns of Sheikh Lotfollah Mosque based on Islamic cosmology. Journal of Islamic Architecture, 8(2), 
295–305. https://doi.org/10.18860/jia.v8i2.26516 

Sakkal, M. (2018). Intersecting squares: Applied geometry in the architecture of Timurid Samarkand. The 

Journal of Architecture, 23(5), 1–20. https://doi.org/10.1080/17513472.2018.1468178 

Schimmel, A. (1975). Mystical dimensions of Islam. University of North Carolina Press. (Toplam sayfa: 

506). 

 

EKLER: 

EK I: Kavramsal Çerçeveyi Derinleştirme — “Mekân Sözlüğü” 

Bu ek bölüm, hakem değerlendirmesinde argümanın izlenebilirliğini artırmak amacıyla, çalışmada 
kullanılan kavramların birbirleriyle ilişkisini daha ayrıntılı biçimde açımlar. Birincil kavram tevhiddir. Tevhid, 
“bir”in metafizik ilke olarak kabul edilmesi ve çokluğun (kesret) bu ilkenin tezahürleri olarak görülmesidir. 
Mimari düzlemde tevhid, merkez-çevre ilişkisi ve tekrarlı düzenekler üzerinden kurulur. Merkez, yalnızca 
geometrik bir nokta değildir; algının, hareketin ve dikkatin toparlandığı odaktır. Bu nedenle tevhid, 
mekânın “dağılma” değil “toparlanma” üreten bir düzenle kurulmasını gerektirir. 

İkinci kavram nûrdur. Nûr, Gazâlî’nin metaforik düzleminde varlık ve bilginin aynı eksende düşünülmesini 
sağlar. Mimari düzlemde nûr, ışığın yalnızca aydınlatmasıyla değil, ışığın dağılım biçimiyle ilgilidir: ışık hangi 
yüzeyde yoğunlaşır, hangi yüzeyi gölgede bırakır, hareket eden beden bu ışık rejimini nasıl deneyimler? Bu 
sorular, ışığın mekândaki tecrübe üretimini anlamada kritik bir rol oynar. Matracchi ve Sadeghi 
Habibabad’ın çalışması, bu soruların modern ölçüm ve algı yöntemleriyle de araştırılabileceğini göstermesi 
bakımından önemlidir (Matracchi & Sadeghi Habibabad, 2021, s. 803–820). 

Üçüncü kavram fenâ–bekâdır. Fenâ, benlik iddiasının çözülmesi; bekâ ise ilahi yakınlık içinde sürekliliktir. 
Mimari düzlemde bu, fazlalığın azaltılması ve hareketin süreklilik içinde akmasıyla ilişkilendirilebilir. Boşluk, 
burada bir “eksik” değil, tecrübenin yoğunlaştığı bir sahadır. Özellikle kubbe altı boşluğu ve avlu, bu 
yoğunlaşmanın en belirgin örnekleridir. Boşluk aynı zamanda sessizlikle birlikte düşünüldüğünde, 
mimarlığın akustik ve ritüel boyutunu da devreye sokar: Mekân, sözün ve sükûtun dozunu ayarlar. 

Dördüncü kavram kozmolojidir. İşrâkî gelenekte kozmoloji, yalnızca astronomik bir tasnif değil; varlığın 
katmanlı düzenidir. Bu düzen, sayılar ve oranlar aracılığıyla mimariye “şifrelenebilir”. Payandeh vd.’nin 
çalışması, Şeyh Lütfullah Camii’nde sayıların mimari dizilimle ilişkilendirilebileceğini tartışır (Payandeh et 
al., 2024, s. 295–305). Bu yaklaşım, mimari süslemenin ve oranların “mesaj taşıyıcı” olabileceğini 
güçlendirir. 

EK II: Yöntemsel Notlar ve Sınırlılıklar 

https://doi.org/10.1080/16874048.2023.2277084
https://doi.org/10.18860/jia.v8i2.26516
https://doi.org/10.1080/17513472.2018.1468178


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 41-60  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194 

51 
 

Bu çalışma, nitel araştırma yaklaşımını benimsediği için nicel genelleme iddiasında değildir. Vaka seçimleri, 
temsil gücü yüksek örnekler üzerinden yapılmıştır. Saha gözlemleri, doğrudan ölçüm ve çizim üretimi 
yerine, literatürdeki çizim/plan okumaları ve yerinde algısal tespitlerin sentezine dayalıdır. Bu, hakemli bir 
metinde açıklıkla belirtilmesi gereken bir sınırlılıktır. Bununla birlikte, seçilen vakaların farklı coğrafyalarda 
benzer kavramsal hedefleri görünür kılması, argümanın analitik kuvvetini artırmaktadır. Gelecek 
araştırmaların, ışık ölçümü (lüks değerleri, gün içi değişim), akustik analiz (yankılanma süreleri) ve kullanıcı 
deneyimi araştırmalarıyla bu tecrübe boyutunu nicel verilerle desteklemesi önerilir. 

EK III: Vaka Ayrıntılandırması — Mimari Unsurların Mikro Okuması 

(1) Kubbe: Kubbe, birçok İslami bağlamda göğün ve kozmik bütünlüğün simgesi olarak okunur. İran 
geleneğinde kubbe, desenin merkezden yayılmasıyla birlik fikrini güçlendirirken; Osmanlı geleneğinde 
kubbe, iç mekânın sürekliliğini kuran bir “çatı” olmanın ötesinde, mekânın yönelimsizleşmesini ve böylece 
aşkınlık hissinin artmasını sağlar. 
(2) Yazı: Yazı (hat), mimari yüzeyi “okunabilir” bir düzleme dönüştürür. Kare-kûfî gibi düzenekler, metnin 
geometrik bir dokuya dönüşmesine imkân verir. Bu dönüşüm, söz ile biçim arasında mistik bir köprü kurar. 
(3) Eşik: Kapı, revak, dar geçit, avludan harime geçiş gibi eşikler, gündelikten kutsala geçişin dramaturjisini 
kurar. Bu eşikler, tecrübenin bir anda değil, kademeli biçimde açılmasını sağlar. 
(4) Avlu: Avlu, hem topluluk hem de içe dönüş mekânıdır. Gökyüzüyle doğrudan temas, “açık” bir kutsallık 
üretir; revaklar ise bu açıklığı ritimle düzenler. 

(5) Desen: Desen, tekrar ve ritimle zihni “dağılmadan” korur. Tekrarın, bir tür zikr ritmi gibi işlediği ileri 
sürülebilir. Desen, bu nedenle yüzeyi doldurmak için değil, bilinci yönlendirmek için vardır. 

Bu ekler, ana tartışmanın temel önermelerini daha görünür kılmayı hedeflemiştir. Böylece makale, hem 
klasik kaynakların kavramsal içeriğiyle hem de çağdaş araştırmaların metodolojik imkânlarıyla daha tutarlı 
bir bütünlük kazanır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194


Mistisizmde Mimarlığın İnşası ve İslami Mimariye yaklaşım/ Shabnam Golkarian            Jan. 2026, 2 (1), 41-60 
https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207  

42 

RESİMLER: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 1. İsfahan Şeyh Lütfullah Camii iç mekânında kubbe, ışık ve geometrik düzenin mistik algı üretimi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 2. Semerkand Registan Meydanı’nda medrese mimarisinde merkez, simetri ve kozmik düzen anlayışı 

 

 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 41-60  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194 

53 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 3. Edirne Selimiye Camii iç mekânında kubbe altı süreklilik ve aşkınlık hissi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 4. Semerkand Bîbî Hanım Camii iç mekânında kubbe, simetri ve ölçek aracılığıyla kurulan kozmik 
düzen algısı 

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194


Mistisizmde Mimarlığın İnşası ve İslami Mimariye yaklaşım/ Shabnam Golkarian            Jan. 2026, 2 (1), 41-60 
https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207  

42 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 5. Semerkand cami mimarisinde merkez–çevre ilişkisini güçlendiren kubbe mimarisi ve ışık düzeni 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 6. Timurlu dönemine ait cami yüzeylerinde geometrik tekrarın tevhid ilkesini görselleştiren yapısı 

 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 41-60  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194 

55 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 7. Buhara Kalan Camii iç mekânında sade düzen, sessizlik ve mistik yoğunluk ilişkisi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 8. Buhara camilerinde mihrap ekseninin metafizik yönelim ve bilinç odaklanması üretimi 

 

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194


Mistisizmde Mimarlığın İnşası ve İslami Mimariye yaklaşım/ Shabnam Golkarian            Jan. 2026, 2 (1), 41-60 
https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207  

42 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 9. Süleymaniye Camii’nde ışığın mekânsal dağılımı yoluyla oluşturulan metafizik atmosfer 

 

 

 

 

 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 41-60  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194 

57 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 10. Divriği Ulu Camii iç mekânında taş işçiliği, gölge ve sessizlik üzerinden kurulan mistik tecrübe 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 11. Şeyh Lütfullah Camii’nde ışığın kademeli dağılımı ile oluşturulan metafizik atmosfer (nûr rejimi) 

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194


Mistisizmde Mimarlığın İnşası ve İslami Mimariye yaklaşım/ Shabnam Golkarian            Jan. 2026, 2 (1), 41-60 
https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207  

42 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 12. İsfahan İmam (Şah) Camii avlusunda kutsal mekâna yönelimi düzenleyen merkez–çevre ilişkisi 
(Eski Döneme ait bir resim) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 13. İmam Camii kubbe iç yüzeyinde kozmik düzeni simgeleyen geometrik ve sayısal örgü 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 41-60  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194 

59 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 14. Şiraz Nasir al-Mulk Camii’nde vitraylardan süzülen ışığın mistik tecrübe üretimi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 15. Nasir al-Mulk Camii iç mekânında renk, ışık ve zaman (sabah vakti) ilişkisi 

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211194


Mistisizmde Mimarlığın İnşası ve İslami Mimariye yaklaşım/ Shabnam Golkarian            Jan. 2026, 2 (1), 41-60 
https://doi.org/10.32955/neujsml2026211207  

42 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 16. Yezd Ulu Camii iç mekânında dikey vurgu ve aşkınlık hissi 

 

 



                  Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 61-69             Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211171 

61 
 

Poetic and Functional Potentials of the "Line" Metaphor in Muhammad Füzuli's Layli 

and Majnun 

Muhammed Fuzuli'nin Leyla ve Mecnun'unda "Çizgi" Metaforunun Şiirsel ve İşlevsel 

Potansiyelleri 

Hummatova Khuraman1 

Email: hummatovax@mail.ru 

Orcid No: https://orcid.org/0000-0003-3015-3107   

  

ABSTRACT 

One of the symbols and metaphors employed in Muhammad Füzuli's Layli and Majnun is the line 

(writing). In this work, the metaphor attains both an inner (esoteric) and an outer (exoteric) meaning. 

Majnun (Qays) is a lover who strives to practice the art of love through writing. The line, or writing, 

becomes both his object of inspiration and his instrument of cognition. 

In Sufi teaching, before anything else, the concept of line (writing) is associated with the Divine Tablet 

(Lawh al-Mahfuz)-the celestial record in which all of God's decrees are inscribed. Fundamentally, a line 

represents the drawn form of a letter, Word, or thought. Within the discipline of Sufism, the beautiful 

rendering of this form gave rise to what is known as ḥusn al-khaṭṭ - the art of beautiful writing 

(calligraphy). 

In the process of writing beautifully, the human being seeks to create aesthetic forms that reflect his love 

for al-Ḥusn al-Muṭlaq - the Absolute Beauty. Everything inscribed with a beautiful line function as a 

mirror reflecting the Divine Being. From the Sufi perspective, the "line" metaphor we seek to interpret 

encapsulates "writing" as divine information that shapes and determines human destiny. 

Keywords: Muhammad Fuzuli, Layli and Majnun, line (writing), divine information, relation between 

multiplicity and unity 

 

ÖZET 

Muhammed Fuzulî’nin Leylî ve Mecnun adlı eserinde kullanılan sembol ve mecazlardan biri “hatt 

(yazı)” mecazıdır. Bu eserde hatt mecazı hem batınî (içsel) hem de zahirî (dışsal) anlam katmanlarına 

sahiptir. Mecnun (Kays), aşk sanatını yazı aracılığıyla uygulamaya çalışan bir âşıktır. Hatt ya da yazı, 

onun için hem ilhamın nesnesi, hem de idrak aracıdır. 

Tasavvuf öğretisinde hatt (yazı) kavramı, her şeyden önce Levh-i Mahfuz - yani Allah’ın tüm 

takdirlerinin yazılı olduğu ilahi levha - ile ilişkilendirilir. Özünde hatt, bir harfin, kelimenin veya 

düşüncenin çizilmiş biçimini temsil eder. Tasavvuf disiplininde bu biçimin güzel bir şekilde işlenmesi, 

hüsn-i hat olarak bilinen güzel yazı sanatının (kaligrafi) doğmasına yol açmıştır. 

Güzel yazı yazma sürecinde insan, el-Hüsnü’l-Mutlaq - yani Mutlak Güzellik - olan Allah’a duyduğu 

sevgiyi yansıtan estetik biçimler yaratmaya çalışır. Güzel hatla yazılan her şey, İlahi Varlığın bir aynası 

olarak işlev görür. Tasavvufî bakış açısından, burada yorumlanan “hatt” mecazı, insan kaderini 

biçimlendiren ve belirleyen ilahî bilgi (yazı) kavramını özünde taşır. 

Anahtar Kelimeler: Muhammed Fuzulî, Leylî ve Mecnun, hatt (yazı), ilahî bilgi, kesret ve vahdet 

ilişkisi  

 

INTRODUCTION 

 
1 Prof. Dr., Chief Researcher, Department of Turkic Peoples’ Literature Nizami Ganjavi Institute of Literature, 
Azerbaijan National Academy of Sciences; Full Member of the Turan Academy of Sciences; Baku, H. Cavid, 117. 
 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211171
mailto:hummatovax@mail.ru%0d
mailto:hummatovax@mail.ru%0d
https://orcid.org/0009-0003-9470-5860


Poetic and Functional Potentials of the "Line" Metaphor…/Khuraman Hummatova           Jan. 2026, 2 (1), 61-69 
https://doi.org/10.32955/neujsml2026211171 

 

Muhammad Füzuli's Layli and Majnun is replete with symbols and metaphors that reflect its deep Sufi 

content. Among these, the metaphor of the line (khatt), or writing, holds a central position, operating on 

both esoteric (batin) and exoteric (zahir) levels. In the poem, Majnun (Qays) seeks to practice the art of 

love through writing, in which the line serves simultaneously as a source of inspiration and a medium 

for understanding and expressing metaphysical truths. In Sufi thought, the concept of the line is 

intimately associated with the Divine Tablet (Lawḥ al-Maḥfūẓ), the celestial record of God's decrees. 

Furthermore, the aesthetic rendering of the line gives rise to ḥusn al-khaṭṭ, the art of beautiful writing, 

which reflects the human aspiration to mirror al-Ḥusn al-Muṭlaq – the Absolute Beauty. Within this 

framework, writing becomes a conduit for divine knowledge, shaping human perception and destiny. 

By employing this metaphor, Füzuli's poetry merges literary artistry with spiritual insight, creating a 

layered work that invites both aesthetic appreciation and mystical contemplation. 

Main part 

One of the symbols and metaphors reflecting Sufi content in Muhammad Füzuli's Layli and Majnun is 

the metaphor of the line (writing). As noted in the research literature, "Such scientific concepts and 

terms in Füzuli's poetry are not employed for the sake of formal scholarship or to display erudition; 

rather, they are introduced as a poetic necessity connected with imagery and the author's intention, 

serving as means of comparison and analogy, and thus emerge as additional poetic qualities" (Aliyev, 

1986, p. 94). 

By employing the Word khatt (line), the poet creates, throughout the work, various layers of meaning 

and hidden implications, producing a poetic beauty imbued with both overt and subtle significance. 

Eylærdiler idi khætt-i væfa mæshq, 

Artardı dæmadæm onlara eshq (Füzuli, 2005). 

(They were engaged in the practice of the line of faithfulness, 

And their love increased with every moment.) 

This verse represents one of the central themes of Füzuli's poetry - the unity of devoted lovers, their 

faithfulness, the expression of their poetic and spiritual world through writing, and the gradual 

intensification of love over time. In the first hemistich, the poet declares that the lover practices fidelity 

through writing. In other words, in the relationship between lovers, writing becomes an act of intimacy 

and a manifestation of loyalty. Here, love is revealed through faithfulness (wafā) and the subtle 

expression of emotions (khaṭṭ, the line or script). The second hemistich expresses the ever-growing 

nature of their love. Through constancy and the discipline of expression, Majnun's love does not fade-it 

increases at every moment, becoming deeper, stronger, and more enduring.  

In this way, Füzuli develops a spiritual-poetic concept of unity in which love abolishes all forms of 

duality. The Word mashq (practice) in the verse is not merely a physical act but the experiential training 

of the emotions-a continuous contemplation of feeling. Such "practice" prevents love from diminishing 

over time; rather, it allows it to intensify, be preserved in memory, and take root in the subconscious. 

In the Sufi context, this couplet conveys the idea of perpetual fidelity and spiritual self-purification. 

Here, love is not a fleeting emotion but a path, a slowly kindled and ever-growing flame. Füzuli presents 

affection as the reward for faithfulness and conceives of love as a form of spiritual discipline worthy of 

mystical understanding. 

In the given examples, the metaphor of the line (khaṭṭ) carries both exoteric and esoteric dimensions. 

From the Sufi point of view, the "writing" reflected in this metaphor represents the divine information.  

Ey levh, o khættin eylæ yadın,  

Bir nechæ gun ol æsir-i hijran (Füzuli, 2005).  

(O Lawh, remember that line once more - 

Be captive of separation for a few days' score) 

In this couplet -laconic in form yet profound in meaning- Füzuli anticipates the depiction of separation 

through the imagery of writing and written signs. 



                  Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 61-69             Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211171 

63 
 

In the first hemistich, the poet evokes the Tablet (or, symbolically, a mnemonic code), urging not to 

forget the beloved's attributes-to preserve her image, not to erase her form. In the second hemistich, the 

poet seems to imply that if one remembers the beloved, one inevitably becomes captive to separation, 

for the code of memory does not bring peace; rather, it reopens the wound. This couplet embodies the 

poetic essence in which memory, image, and suffering are fused into a single emotional movement. 

The poet addresses the Tablet (lawḥ)-perhaps the surface of the heart, the symbol of memory, or the 

material page upon which the "line" is inscribed. Here, one of the central motifs of Eastern poetry 

emerges: memory does not soothe; it intensifies pain. Remembrance does not heal; it is a fire that 

rekindles again and again. Within this pain lies the lover's path-the Sufi's journey of the soul toward the 

Divine through the burning of love. Füzuli reminds us that to remember is to suffer, yet it also means 

not to forget. 

In Sufi doctrine, before all else, the line (writing) refers to the Divine Tablet (Lawh al-Mahfuz)-the 

sacred register in which all of God's decrees are inscribed. As it is expressed, "The manifestation of the 

Divine Face (essence and reality) in the world of being, and the epiphany of Divine Beauty, is called the 

line" (Cümşüdoglu, 1997). 

From this example, it becomes clear that the lovers, as pupils in a literary-spiritual school, engage in 

writing exercises as a symbolic act of covenant and devotion. The recurrent use of the Word khaṭṭ (line, 

writing) shows that as the lovers practice writing in the "school," their communication and intimacy 

gradually increase. 

Mæshg etmæyæ Geys alsa bir khætt, 

Leyli gashi idi ona særkhætt, 

Khætt üzre qilirdi ol gozællær 

Min naz ilæ bæhslær, jædællær (Cümşüdoğlu, 1997).     

(When Qays would take the pen to train his art, 

Leyli's brow became his border and his chart. 

Along that line, those beauties would contend, 

With a thousand charms, their sweet disputes would blend.) 

In this brief yet profound example, Füzuli presents Majnun's struggle expressed through his 

handwriting-the line (khett)-as a reflection of his love, while also revealing the poetic significance of 

the metaphor that he so masterfully constructs. 

In the first hemistich, Füzuli states that Qays (Majnun) takes up a line to practice with. In the second, 

he notes that Layli's eyebrow appears to him as a great line, a verse upon which his whole art and beauty 

search are inscribed. In Eastern poetry, the motif of the eyebrow is traditionally associated with bending, 

the bow, delicate pain, and the sign of passion. Füzuli later suggests that the "line" also symbolizes the 

lovers' subtle play and interaction within the realm of love. 

Majnun (Qays) is a lover who seeks to practice the art of love; the line or writing becomes both his 

object of inspiration and his instrument of understanding. Layli's eyebrow marks the beginning boundary 

of his love, the first line of his destiny. In turn, the lovers play their game of affection around this "line"-

the written trace of their spiritual bond. 

Füzuli skillfully unites the aesthetics of writing and imagery into a single harmony. Here, writing (khatt) 

represents the movement of love, the eyebrow signifies the beginning of passion, and the wordless 

dialogue between the lovers becomes the struggle of emotions. 

Thus, within these four lines, Füzuli fuses the beauty of the line (writing), the subtlest details of the 

beloved's appearance, and the divine power of love into one poetic act. Love, for Füzuli, is an art-capable 

of expressing itself through every gesture. 

The poet implies that whenever Qays began to write, the name of Layli, symbolized by the curved script 

of the eyebrow line, became the heading, the opening of all his writing. 

Chun lovhælær uzræ khætt yazardı,  

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211171


Poetic and Functional Potentials of the "Line" Metaphor…/Khuraman Hummatova           Jan. 2026, 2 (1), 61-69 
https://doi.org/10.32955/neujsml2026211171 

 

Amdæn khættini gælæt yazardı. 

Yæni ki, khæta tævæhhum ædæ, 

Ol gul achilib tæbæssum edæ. 

Goftaræ gælæ ki: “Bu, gælætdir, 

Tærk et ki, khilaf-i ræsm-i khætdir!” (Füzuli, 2005) 

(When on the tablets he would write a line, 

He'd err on purpose - error made divine. 

So that she'd think: "He made a slip, indeed," 

And with a smile, the rose of lips would heed. 

She'd softly say, "This line is drawn amiss - 

Erase it now; such writing is not his.) 

The six-line poetic fragment we have presented is not merely a lyrical piece but a text embodying 

Füzuli's subtle metapoetic and philosophical reflections on the nature of the line (writing). He unites the 

art of writing with the language of love, transforming it into a space of dual meaning. 

In the first line, the poet describes a beloved who "writes" through glances, gestures, and signs-an 

illusion perceived by the lover. The second line speaks of a "mistaken" play: a deliberate inaccuracy is 

introduced, which itself becomes an art of signification, a delicate provocation within love. The 

following line reveals that this "error" offers an opportunity to imagine a mistaken intention-a kind of 

playful double meaning. In the fourth line, the outcome shifts: the "mistake" leads to a smile, suggesting 

that the lover's open and tender gesture elicits the beloved's smile. In the next line, the poet indicates the 

"error," though the lover himself fails to grasp its hidden depth and meaning. 

In this brief poetic fragment, the poet completes the game of writing, a symbolic act of intentionally 

departing from the rules of beauty and allusion by embodying writing itself. 

The example from Füzuli's work illustrates how this game of writing expresses the delicate poetics of 

love. Through the motif of writing (khett), the poet creates an allegory of love in which the lover 

intentionally misspells Layli's name. Yet this error is not accidental-it is a veiled invitation, an aesthetic 

provocation, and a play with convention. In response to the mistake, the lover anticipates a smile-a 

mutual inner reaction-and finds comfort in it. 

Thus, in this poetic fragment, the deliberate mistake in writing (the line) becomes an intuitive expression 

of the path leading to love. Through the lover's voice, Füzuli suggests that the intentional miswriting of 

a word (in this case, Layli's name) may represent the highest form of Truth, so long as it is sustained by 

love. The lover who consciously errs upon the Tablet may, in fact, dream that his "mistake" will prompt 

Layli to smile and to speak to him, saying, "What you wrote is wrong." 

Elmi-xætæ ömrün eylæyib særf, 

Mæshq etmiş idi hæmin iki hærf: 

Bu sæfhædæ “lam” ü “ya” mükærrær, 

Yazardı, onu qılardı æzbær. 

Kim: "Bu iki hærfdir muradım, 

Rovshæn bular ilædir sævadım.” (Füzuli, 2005). 

(He spent his life in the science of the line, 

Practicing two letters - subtle, divine. 

On every page he'd write them o'er and o'er, 

"Lām" and "Yā" - inscribed forevermore. 

Saying, "These two letters are my quest, my aim, 

Through them alone my knowledge earns its name. 

Through the letters "lām" (ل) and "yā" ( ی), the poet introduces the reader to more subtle meanings. As 

S. Aliyev writes: "Füzuli says that Majnun, during his school days, devoted his life to the science of 

calligraphy (rasm-xatt) and learned only two letters - lām and yā, which, when repeatedly written 

together, would form the name Layli. (This repetition not only produces Layli's name but also reflects 



                  Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 61-69             Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211171 

65 
 

Majnun's favorite occupation.) Majnun says that his eyes (savad, i.e., the ability to read and write, but 

also metaphorically sight) are illuminated by these two letters. Yet this is not the point where Füzuli's 

depiction ends - it is where it begins. Füzuli delves deeper and reveals a marvel before us: why should 

Layli give light to his eyes, be a source of illumination? The Word Layli ('leyl') is not merely the 

beloved's name; as is well known, in Arabic it means night. The night is the realm of darkness, the 

kingdom of obscurity. But Majnun does not see it so: for him, Layli is not darkness but a source of light 

- a symbol of illumination and the light of his eyes." (Aliyev, 1986) 

Here, the author naturally refers to the semantic shades contained in the literal meaning of the Word 

Layli, and continues by developing a Sufi interpretation of the image - connecting the absence of Layli 

at school with the loss of divine light: 

"Majnun, whose goal is light, seeks this light within his own 'darkness' and perceives his fulfillment 

within it. Indeed, if the lover is Füzuli's Majnun, then he must receive the light of his eyes not from day 

or the sun, but from the night - from Layli, from darkness itself." (Aliyev, 1986) 

In Arabic and Persian lexicons, the word "khatt" ( خط) carries multiple meanings: 

Line, trace, or stroke; Writing, script; A row or sequence of things; The first signs of beard or mustache 

on a youth's face; Wrinkle or crease; Command, decree, or order; Obligation, pledge, or contract. 

Further compounds include khatt-i istivā (equator), khatt-i mikhī (cuneiform script used by ancient 

Assyrians and Iranians), xatt-i sabz ("green line," referring to the first facial hair of youth), and khatt-i 

Khudā (sacred or divine script) (FƏSL, 1985). 

In ʿirfānī (mystical) thought, the existence of the world and of the human being are unified through the 

metaphors of "the world as the Great Book" (Kitāb-i Kabīr) and "the human as the Small Book" (Kitāb-

i Ṣaghīr). The structure of the world is reflected within the structure of man. Since the human is a 

microcosmic reflection of the macrocosm, he is also a book. Thus, the world is the Great Book, and the 

human is the Small Book. 

A book implies writing, and the author of the writing of existence is God Himself. The Qur'an is not 

only a sacred book of divine revelation - it is also a cosmic model of writing, an inscription of the entire 

universe. The very essence of creation is reflected in the Qur'an, the "Book of Books." 

From this perspective, the word "xatt", meaning writing, as used in Füzuli's poetry, carries profound 

esoteric connotations beyond its literal sense. Above all, xatt signifies the act of drawing the visible form 

of any letter, Word, or thought. In Sufi aesthetics, the graceful shaping of this form gave rise to the art 

of ḥusn-i xatt - beautiful writing or calligraphy. 

In this artistic act, the human expresses divine love and inner feeling through writing - striving to 

manifest beauty itself, the reflection of the Absolute Beauty (ḥusn-i muṭlaq). Every piece written in 

beautiful script becomes a mirror reflecting divine presence. 

As we see in Layli and Majnun, Majnun practices repeatedly writing Layli's name in various forms, 

aspiring to write it beautifully - a symbolic act in which the art of writing becomes a form of devotion, 

a visible manifestation of love for the Divine through the beloved's name. 

“Sæn gordun ola?” deyib sorardı. 

Yæni, bu bæhanæ ilæ bir dæm,  

Yarın göræ, ola shadu khurræm.  

Elmi-xætæ omrun eylæyib særf, 

Mæshq etmish idi hæmin iki hærf.(FƏSL, 1985, S.4)  

He’d ask, “Did you see her, tell me true?” - 

Thus, finding a pretext, subtle and new, 

To glimpse his love, his radiant flame, 

And fill his heart with joy again. 

He spent his life in the science of the line, 

Practicing two letters - subtle, divine. 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211171


Poetic and Functional Potentials of the "Line" Metaphor…/Khuraman Hummatova           Jan. 2026, 2 (1), 61-69 
https://doi.org/10.32955/neujsml2026211171 

 

The act of writing - of tracing letters and repeatedly inscribing Layli's name - reveals a deep parallel 

between Majnun's devotion to writing and the Sufi path of sayr wa sulūk (the mystical journey). As has 

been observed: 

"For the sālik (seeker), this state corresponds to the childhood stage of his spiritual journey. To become 

absorbed in the contemplation of outer lines - that is, to take delight in the beauty of the visible script - 

is like teaching a child to recite the Qur'an. The child reads the letters and words of the Qur'an but cannot 

comprehend its inner meaning. Likewise, the seeker who becomes enraptured by outward beauty 

remains bound to the world of forms (ʿālam al-ṣūrat) and remains unaware of the world of meaning 

(ʿālam al-maʿnā)." (Cümşüdoğlu, 1997) 

In the same way, Majnun, during his school years, becomes enamored of Layli's outward beauty and 

thus remains attached to the realm of form. However, by repeating certain acts - writing her name again 

and again - the lover gradually comes to perceive the realm of meaning. Just as the murīd (disciple) who 

seeks to attain the ḥusn-i muṭlaq (Absolute Beauty) must repeatedly fulfill the requirements set by his 

murshid (spiritual guide) to reach the state of fanā fī’llāh (annihilation in God), Majnun, too, through 

his repeated act of writing, experiences proximity and mystical unity with Layli. 

In this way, his act of writing signifies a spiritual contact - a tactile form of intimacy through which he 

achieves nearness. Every line he draws is not merely a form, but a moment of union, a reflection of 

divine touch within the limits of human expression. 

This state of nearness and unity is also beautifully expressed by Nizami Ganjavi in Layli and Majnun, 

as rendered in Samad Vurghun's poetic translation: 

Qatlandı dizlærim qosha “lam” kimi,  

“Yey” kimi bukmushæm oz ællærimi.     

Ah, adın mæni dæ adıntæk edir,   

O da, bax, iki “lam”, iki dæ “yey”dir  (Nizami, 1983).       

My knees are bent, like the twin "lām", 

And my hands are curved, as the "yā" I am. 

Ah! Your name does to me the same - 

It too holds two "lāms" and two "yās" in its frame. 

 The passage cited from the work can be interpreted, based on Mubariz Alizade's philological translation, 

as follows: the letter "lām" ( ل) is written in the shape of a hook or curve, while the letter "yā" (ی) takes 

the form of a bent or curved line. Majnun says: "Out of my sorrow, I have folded my knees like two 

letters' lām', and bent my arms like two letters' yā'; from their union, the name of my beloved - Layli - 

is formed." 

In Alizade’s philological rendering, the verse reads as follows: 

Ayaghım væ qıchlarım iki “lam” hærfi kimi æyilir, 

Elim væ qollarım iki “ya” hærfi kimi qatlanır. 

Sænin adında da mælum olduğu kimi,   

Iki “lam”, iki “ya” vardır (Nizami, 1981). 

My legs bend like the twin letters "lām" ( ل), 

My arms fold like the two "yā" (ی). 

As known from your name as well – 

There are two "lāms" and two "yās" therein. 

 Thus, Majnun inscribes the name "Layli" on his own body. At first glance, this may be interpreted as 

an expression of the depth of his love - his complete self-identification with Layli, his symbolic entry 

into her world of thought and emotion, his spiritual encounter with her in absence, and so forth. From 

an artistic and philosophical perspective, all these aspects appear logically connected with the Sufi 



                  Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 61-69             Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211171 

67 
 

worldview of wahdat al-wujud (the unity of being). Majnun's act of forming Layli's name with his own 

body symbolically represents the divine act of creation. 

The Almighty first brought the material world into existence through the Word. That is, God said "Be," 

and the world came into being. In other words, before its material manifestation, the world existed in 

the Creator's consciousness as an idea - divine information - which was then expressed through sound, 

through the Word, and only thereafter became material Reality. In religious and Sufi philosophy, all this 

is symbolized in the concept of Divine Writing (al-kataba al-ilahiyya). Here, writing signifies divine 

destiny, programmed knowledge, the sacred design of existence. 

Having already considered himself dead to the material world, Majnun - who tears his garments and 

abandons worldly form - exists in a purely spiritual state. By shaping his own body into the form of 

Layli's name, he, in that moment, attains mystical union with her. 

Sæn sanma ki, oldur ol, mænæm mæn, 

Bir jan ile zindædir iki tæn. 

Khurram oluram, ol olsa khurram, 

Gæm yetsæ ona, mænæ yetær gæm (Füzuli, 2005).   

Think not that he is he, and I am I - 

With one soul, two bodies are alive. 

When he rejoices, I too am glad; 

If grief reaches him, it reaches me as well. 

 In Sufism, this state signifies the dissolution of the concepts of "you" and "I"-that is, the disappearance 

of duality. All manifestations of being, regardless of their material forms or natural properties, unite and 

become embodied in the One. Thus, by inscribing the name "Layli" with his own body, Majnun 

symbolizes the divine pattern of creation. This act represents the divine union (visal), for in the 

beginning of creation, the elements that later became separated in form and nature were originally one, 

united and undifferentiated. Through the symbol of Layli, Majnun returns to that primordial unity. 

It is also important to note that every element belonging to the material world, including Majnun 

himself-is subject to the laws of time and space. Therefore, it would be impossible for Majnun, as a 

living human being, to literally return to the material origin of creation, to move backward in time. 

However, it must be remembered that Majnun already considers himself dead. 

In Sufi thought, the concept of the line (khatt) is regarded as the medium that connects the material and 

spiritual worlds, the realms of multiplicity (kathrat) and unity (wahdat). In poetry, the khatt also 

functions as an equatorial boundary between the real and the imaginary worlds. In this sense, Majnun's 

body has already become a "mithali badan" -a symbolic or imaginal body situated in the intermediate 

realm (barzakh). He exists simultaneously as a spirit in the barzakh world and as a material image in the 

physical world. 

As long as a person lives, he remains bound by the spatiotemporal logic of the material world. After 

death, however, he enters a realm beyond time and space. Majnun's return to the primordial, unified 

state of divine creation-by shaping his body into the form of the word "Layli"-becomes possible only 

through this symbolic death. In doing so, his act embodies the unity of all material existence. 

In Füzuli's poetic universe, the word "khatt" carries multiple meanings. In Sufi poetry, khatt may also 

denote the fine hair on the beloved's face, or more broadly, a veil or covering. In the science of gnosis 

('irfan), everything other than God is called hijab (veil) or masiwa (that which is other than the Real). A 

human being may attain ma' rifah (gnosis) and haqiqat (Truth) only by removing the veils between the 

heart and God (Göyüşov, 2004:158). Füzuli expresses this idea in one of his ghazals: 

Yuzde sirishk-ı ḳānı, söyler demi-nihānī, 

Ḳad tazharu’l-maʿānī bi’l-khaṭṭi fi’l-lavāyeh (Füzuli, 2005). 

The blood of tears upon the cheek reveals the hidden Word, 

For meanings are made manifest — inscribed as lines upon the Tablets.    

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211171


Poetic and Functional Potentials of the "Line" Metaphor…/Khuraman Hummatova           Jan. 2026, 2 (1), 61-69 
https://doi.org/10.32955/neujsml2026211171 

 

 The meaning of the couplet can be interpreted as follows: "The tear flowing down the face reveals what 

is hidden; meanings appear upon the Tablet through the line." 

Here, the poet naturally refers to the Divine Tablet (al-lawḥ al-maḥfūẓ), on which a person's destiny, 

fortune, and fate are inscribed. The tear that flows from the lover's eye reflects what has been written in 

his destiny. The lover, however, tries to conceal what is fated for him with his tears. Yet everything that 

befalls him is nothing but the realization of what has already been written on the Divine Tablet of fate. 

Since man does not know what is destined to happen to him, his fate remains a mystery. The fine layer 

of down on the beloved's face also symbolizes this hiddenness, serving as a veil that covers the secret 

within. The poet expresses this idea even more profoundly in another ghazal: 

Bakhma, ey jān, khaṭṭ u rūxsārına maḥbūblarīn, 

Iḥtiyāt eyle, gunāh üzre gunāh etme dahi (Füzuli, 2005).     

(Look not, O soul, upon the line and cheek of the beloveds; 

Take heed — not to sin again.) 

The interpretation of the couplet is as follows: "O soul, do not look upon that line drawn as a veil upon 

the face of the beautiful ones; for if you do, you shall fall into sin-sin upon sin." On the surface level, 

the poet seems to advise the lover not to gaze upon the face of the beloved, for in Islamic thought, 

looking at one who is nāmaḥram (unlawful to look at) is considered a sin. Yet, beneath this apparent 

moral warning lies a deeper metaphysical meaning. 

In the human face, the lines and expressions reflect one's inner world. The subtle curves and features of 

the face act as carriers of meaning, transmitting the emotions of the inner self to the outer world. Thus, 

the lines of the face form a bridge between the visible (ẓāhir) and the invisible (bāṭin)-between Reality 

and metaphor. 

From the Islamic perspective, to gaze upon the beauty of the created form-especially the human body, 

is to become attached to the sensual manifestation of divine beauty. Such attachment arouses desire and 

pleasure, which is considered sinful because it distracts one from the contemplation of the Divine Source 

itself. 

By using the word "khatt" (line), Füzuli alludes not only to the physical feature of the beloved's face 

(the fine down or the curve) but also to the Divine Script-the writing on the Lauh al-Maḥfūẓ (Preserved 

Tablet). In Sufi philosophy, this Tablet contains all God's divine decrees and destinies. Hence, the khatt 

becomes a symbolic veil (ḥijāb)-a covering that separates the seeker from the Truth (al-Ḥaqq). 

The khatt thus functions as both beauty and barrier: it fascinates the lover with its charm but also pulls 

him toward illusion (majāz), distancing him from Reality (ḥaqīqat). To look upon it without falling into 

the snare of desire requires self-discipline and spiritual awareness. Only the true mystic ('ārif) can see 

the Truth beyond the veil of form. As the Sufis say: "Those who, upon seeing the face, perceive only 

the line are the ignorant; those who, upon seeing the line, perceive the face are the gnostics." (Mahir, 

2012) 

The word "khatt" also means "fine hair" or "covering." In classical poetry, khatt-i sebz ("green line") 

refers to the first down appearing on a youth's face. Füzuli frequently employs this image in his Divan, 

as in: 

"O thou whose every utterance tells the tale of thy green line (khett-i sebz)!" 

or 

"The Scribe of Destiny inscribed the green line (khett-i sebz) upon the page of thy face."  

In another poem about the Reyḥānī script, Füzuli extends this metaphor, blending the art of writing with 

divine beauty, turning the physical khatt into a sacred line that joins the earthly and heavenly realms. 

Gülistānī-særī-kūyin kitābın bāb-bāb, ey gül, 

Khaṭṭ-i rayḥān ile jedvel chekib, gülzāre yazmıshlar (Füzuli, 2005) 

(O rose, thy book of grace and beauty is set forth, page by page; 

With lines of basil-script, they've drawn its margin and inscribed it in the rose garden. 



                  Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 61-69             Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211171 

69 
 

Concerning this, A. Safarli writes: 

"In the old Arabic script, the lines of writing were called husn-u khatt (beautiful script). There were six 

main types of this calligraphy: muhaqqaq (accurate, true), reyhānī, naskh, kūfī, shikasta, ruq'a, and 

thuluth" (Safarli, 2015: 284). As we have observed, some of these calligraphic styles appear in Füzuli's 

poetry as poetic figures and metaphors. Thus, when speaking of Füzuli's creative legacy, it must first be 

noted that his concept of love is nothing other than the embodiment of Divine Love. His works, imbued 

with mystical devotion, represent a continuous quest for union with God and for the attainment of divine 

grace. 

CONCLUSION 

In conclusion, the symbolic and allusive language of Sufism provided Füzuli with an intricate 

poetic instrument through which he could articulate metaphysical realities that transcend the 

limits of rational discourse. In the Sufi tradition, language functions not merely as a 

communicative tool but as a veil - an aesthetic and spiritual medium that both reveals and 

conceals. By employing the subtle mechanisms of metaphor, paradox, and allegory, Füzuli 

transforms the ineffable experience of divine love and mystical union into an artistic form 

accessible to human perception, yet forever resistant to complete comprehension. 

Consequently, his poetry oscillates between concealment and disclosure, inviting the reader to 

embark on an interpretive journey toward inner understanding. What appears as mystery and 

enigma on the surface is, in essence, a reflection of the poet's inward illumination—a synthesis 

of spiritual longing (iştiyāq), intellectual contemplation, and aesthetic sensibility. In this unified 

poetic vision, beauty becomes a mode of knowing, and metaphor becomes the bridge between 

the visible and the unseen, the human and the divine. 

 

REFERENCES 

Aliyev, S. (1986). Füzulinin poetikası (pp. 92–94, 191). Yazıçı. 

Cümşüdoğlu, N. (1997). Füzulinin sənət və mərifət dünyası (pp. 52, 248). Suruş. 

Fars və ərəb sözləri lüğəti. (1985). Fars və ərəb sözləri lüğəti (p. 695). Azərbaycan SSR Elmlər 
Akademiyası Nəşriyyatı. 

Füzuli, M. (2005). Seçilmiş əsərləri (Vol. 1, pp. 52–54, 63, 91). Şərq-Qərb. 

Füzuli, M. (2005). Seçilmiş əsərləri (Vol. 2, pp. 139, 160, 327). Şərq-Qərb. 

Göyüşov, N. (2004). Quran və irfan işığında (p. 158). İqtisad Universiteti Nəşriyyatı. 

Hümmətova, X. (2015). Azərbaycan şeirinin poetik qaynağında təsəvvüf. Elm və təhsil. 
(Metin içinde doğrudan sayfa atfı yoktur.) 

Mahir, H. Ə. (2012). Füzuli qəzəllərinin şərhi (Vol. 2, p. 32). Elm və təhsil. 

Nizami Gəncəvi. (1981). Leyli və Məcnun (M. Əlizadə, Filoloji tərcümə, izahlar və qeydlər, p. 78). Elm. 

Nizami Gəncəvi. (1983). Leyli və Məcnun (S. Vurğun, Trans., p. 95). Yazıçı. 

Səfərli, Ə. (2015). Divan ədəbiyyatı sözlüyü (p. 284). Elm və təhsil. 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211171


     Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                                  No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 70-75                     Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140 

70 
 

Türk Hümanizmini Besleyen Temel Kaynaklar 

The Fundamental Sources that Nourished Turkish Humanism 

Gülara YENİSEY1 

Email: yenisey_az@yahoo.com 

Orcid No: https://orcid.org/0009-0004-6226-5116  

 

ÖZET 

İslam Tasavvuf geleneği içinde Türk Hümanizminin özel yeri ve önemi vardır. Türk Hümanizmini 

besleyen temel kaynaklardan İslam Sufizminin yanısıra eski Türk inancı olan Tengricilik de başlıca 

kaynak olma niteliği taşımaktadır. Türk Tengricilik inancı, çok eski çağlarda Avrasya bozkırlarında 

Türk kabileleri arasında ortaya çıkan Kamcılık ve Animizme dayanan dini bir inançtır. Günümüzde 

birçok araştırmacıya göre, Tengricilik daha sonra ortaya çıkacak bütün dinlerin ana kaynağını teşkil 

etmektedir. Bu inanca göre, Gök’ün ulu Tini Tanrıdır. Tanrı bütün evrenin yaratıcısı ve düzenleyicisidir.  

Antik Çağla birlikte Batıda ortaya çıkan felsefi ekoller ve onların gelişmesi sürecinde Batı uygarlığı 

ortaya çıkmıştır. Batı uygarlığını besleyen temel değişim ve dönüşümlerin, sırasıyla Antik Yunan, 

Roma, daha sonra 14. yy’dan 17.yy. başına kadar sürecek olan Rönesans ve ardından 17. Yy’dan 18. 

Yy sonuna kadar sürecek olan Aydınlanma Çağı ile birlikte Avrupa’da yaşanacak gelişmeleri merkezi 

konuma getirecektir. Batıyı besleyen temel felsefi açılım ise “Hümanizm” kavramı üzerine kurulmuştu. 

Stephen Law, hümanizmi şöyle tanımlamaktadır: “Geniş anlamda Hümanizm, insani değerler, çıkarlar 

ve insan onuru üzerine kurulu düşünce sisteminden fazlasını kapsamaktadır” (Law, 2011). 

Antik Çağ felsefi mirasından da beslenen İslam dünyası özellikle 9. Yüzyıl ile 17. Yüzyıl arası İslam 

Rönesans’ı dönemini yaşamıştır. 11. Yüzyılla 17. Yüzyıl arası dönem ise tam bir Türk Rönesans’ı 

dönemidir. Joel L. Kraemer, İslam Felesefesi tarihinin dönüm noktası olarak “Farabicilik Çağı” şeklinde 

tanımlayarak, bu dönemin 9. Yy. ve 10. Yy olduğunu ve İslam Rönesans’ının başlandığı dönem olarak 

bilindiğini vurguluyor. Türk düşünürü olan Farabi, “el-insaniye” adını verdiği yeni kavramla İslam 

felsefesinde hümanizm akımını başlatan ilk düşünürdür. Hümanizm, insan merkezli bir felsefi öğretidir.  

Yusuf Hemedani ile başlayan Türk Sufizmi Yunus Emre ile büyük bir gelişme sağlayacaktır. Yusuf 

Hemedani’nin öğrencisi olan Ahmed Yesevi ile Türk Aydınlamasının ilk halkası oluşturularak, Ahi 

Evren, Hacı Bektaş Veli, Mevlâna Celaleddin Rumi, Barak Baba, Yunus Emre, Seyyid Nesimi, Hacı 

Bayram Veli, Şah İsmail Hatayi, Pir Sultan Abdal, Şeyh Bedreddin, Fuzuli, Karacaoğlan, Kul Himmet 

ve nice başka Türk Sufilerince devam ettirilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Türk Hümanizmi; Türk Sufileri, Tengricilik; Sufizm, Mevlâna ve Yunus Emre 

  

ABSTRACT 

Within the Islamic Sufi tradition, Turkish Humanism holds a special place and importance. Alongside 

Islamic Sufism, which nourished Turkish Humanism, the ancient Turkic belief of Tengrism is also a 

primary source. Turkish Tengrism is a religious belief based on shamanism and animism that emerged 

among Turkic tribes in ancient times on the Eurasian steppes. According to many researchers today, 

Tengrism is the main source of all religions that would later emerge. According to this belief, the 

supreme spirit of the Sky is God. God is the creator and regulator of the entire universe. 

With the emergence of philosophical schools in the West during Antiquity and their subsequent 

development, Western civilization emerged. The fundamental changes and transformations that 

 
1 Dr., Kırklareli Üniversitesi, İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi, Uluslararası İlişkiler Bölümü Öğretim Üyesi. 

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140
mailto:yenisey_az@yahoo.com
https://orcid.org/0009-0004-6226-5116


Türk Hümanizmini Besleyen Temel Kaynaklar/ Gülara Yenisey               Jan. 2026, 2 (1), 70-75 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140  

 

 
 

nourished Western civilization, in turn, centered on developments in Europe during the periods of 

Ancient Greece, Rome, the Renaissance (lasting from the 14th century to the beginning of the 17th 

century), and the Enlightenment (lasting from the 17th century to the end of the 18th century). The 

fundamental philosophical development that nourished the West was based on the concept of 

"Humanism." Stephen Law defines Humanism as follows: "In a broad sense, Humanism encompasses 

more than just a system of thought based on human values, interests, and human dignity" (Law, 2011). 

The Islamic world, also nourished by the philosophical heritage of Antiquity, experienced the Islamic 

Renaissance period, particularly between the 9th and 17th centuries. The period between the 11th and 

17th centuries is a true Turkish Renaissance. Joel L. Kraemer defines the turning point in the history of 

Islamic philosophy as the "Age of Farabi," emphasizing that this period, the 9th and 10th centuries, 

marks the beginning of the Islamic Renaissance. The Turkish thinker Farabi was the first to initiate the 

humanist movement in Islamic philosophy with his new concept, "al-insaniyah." Humanism is a human-

centered philosophical doctrine. 

Turkish Sufism, which began with Yusuf Hamadani, would achieve great development with Yunus 

Emre. Ahmed Yesevi, a student of Yusuf Hamadani, formed the first link in the chain of the Turkish 

Enlightenment. This legacy was continued by Ahi Evren, Hacı Bektaş Veli, Mevlâna Celaleddin Rumi, 

Barak Baba, Yunus Emre, Seyyid Nesimi, Hacı Bayram Veli, Şah İsmail Hatayi, Pir Sultan Abdal, Şeyh 

Bedreddin, Fuzuli, Karacaoğlan, Kul Himmet, and many other Turkish Sufis.  

Keywords: Turkish Humanism; Turkish Sufis, Tengrism; Sufism, Rumi and Yunus Emre 

 

GİRİŞ 

Tengricilik, çok eski çağlarda Avrasya bozkırlarında Türk kabileleri arasında ortaya çıkan Kamcılık ve 

Animizme dayanan dini bir inançtır. Günümüzde birçok araştırmacıya göre, Tengricilik daha sonra 

ortaya çıkacak bütün dinlerin ana kaynağını teşkil etmektedir. Bu inanca göre, Gök’ün ulu Tini Tanrıdır. 

Tanrı bütün evrenin yaratıcısı ve düzenleyicisidir.  

Eski Türk inancı olan Tengriciliğin dünya dinleri üzerinde büyük etkisi olmuştur. Tatar bilimci Rafael 

Bezertinov, “Türklerin ve Moğolların Dini – Tengricilik” başlıklı kitabında Budizmin, Hıristiyanlığın 

ve İslam’ın ortaya çıkışından çok daha önceki dönemlerde Türklerin kendilerine özgü dine sahip 

olduklarını yazmıştır. Bu din, göksel bir tanrı olan Tengri kültüne dayanmaktadır. Kökleri V-IV 

binyıllara uzanan bu Tanrı anlayışı, en önemli tanrısal varlık olarak görülmüş ve Ulu Bozkırda yaşayan 

bütün Türklere ve Moğollara özgü olmuştur (Bezertinov, 2004). 

Cumacan Baycumin de eserinde benzer şekilde, “tek Tanrı inancı” üzerine kurulu olan Tengriciliğin, 

bozkır inancının ilk kaynağı olduğunu ve tek tanrılı Yakın Doğu inançlarının (Yahudilik, Hıristiyanlık, 

İslam ve daha önceki dönemlerde görünmez Güneş tanrısı Aton’a bağlı Mısır tektanrıcılığı) ilk kültürel 

ve tarihsel çekirdeği haline geldiğini vurgulamıştır (Baycumin, 2012). 

Türk düşünce sisteminin eski çağlardan süregelen temel özellikleri günümüze kadar devam etmektedir. 

Kısaca bunu “Tanrıya, doğaya, insana saygı” üzerine kurulu inanç sistemi olarak özetleyebiliriz. Ön 

Türk uygarlığı dönemine baktığımızda, Türkler, alemi birbirinin zıddı olan, fakat birbirini tamamlayan 

iki prensip ile açıklıyorlardı. Bunlar Gök Tanrı ve Asra yer idi. Hakikatte her şey bir feza, yani kaos 

halinden ibaret iken sonradan oluştukça gök yerden, aydınlık karanlıktan, erkek cevher dişi cevherden 

ayrılmış ve birbirine tamamı ile zıt olan bu kuvvetlerin tekrar birleşmesinden kişi, yani ilk insan vücut 

bulmuştur. Orhun Kitabeleri Türk kozmogonisini iki satırla şöyle özetliyor: “Öze Kök Tengri, asra yağız 

yer kılındıkta, ekin arası kişioğlu kılınmış” (Ülken, 2009). 

Bayram Kaya, Türklerin eski yaratılış hikayesini şöyle anlatıyor: “Türk mitolojisi, evrenin ve insanın 

yaradılışında zorlanmaz. Önce boşluk vardır (kaos). Boşluktan aydınlık ve karanlık doğar. Yani gökyüzü 

ve yeryüzüdür. Üstte Gök, altta Yer-Su vardır. İkisinin birleşimi var etme gücü yaratır. Her şey bu 



     Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                                  No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 70-75                     Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140 

72 
 

birleşmeden doğar. Ancak Öd, yani zaman tanrısı yeni doğan, hayata çıkan her şeyi yer yutar. Sonunda 

Umay, yani ana Tanrıça yeni doğan her varlığı, loğusaları, yeni doğan bebekleri, bitkileri, hayvan 

yavrularını vb. korur, onları gözler” (Kaya, 2005). 

Ön Türk uygarlığına özgü olan bir başka husus, kadınla erkeğin eşit konumda olduğu olgusudur. Ziya 

Gökalp bu hususu şöyle anlatmaktadır: “İbrahimi kozmogonilerinde Havva, Adem’in kaburga 

kemiğinden yaratılmıştır. Halbuki Türk kozmogonisinde kadın (hatun) kişinin bir parçası değildir. O, 

Karahan tarafından ayrıca yaratılmış olup, “Yer Hatun” ismiyle Yerlik Han’a muadil bir kuvvet teşkil 

eder.” (Gökalp, 1913). 

Türk felsefi düşüncesi için çok önemli konulardan birisi de Türk Töresidir. Türk Töresi eski Türklerin 

yazısız hukukudur denebilir. Türk Töresinin daha sonra Orhun Yazıtlarında yazılı hale geldiğini 

görüyoruz. Kafesoğlu konuyla ilgili olarak şu yorumu yapmıştır: “Tarihimizin İslam öncesi ilk 

kaynaklarından biri olan Orhun Abideleri’nde ve ve İslam’a girdiğimiz ilk asırlarda yazılan Kutadgu 

Bilig’de geniş bir şekilde izah edilen Türk Töresi şu dört ana olguya dayanmakta idi: Könilik (Adalet), 

Tüzlük (Eşitlik), Uzluk (İyilik-faydalılık) ve Kişilik (insanlık ve hoşgörü).” Erken dönem Türk felsefi 

düşüncesinin başında etkili olan unsurların başında Dokuz Oğuz efsanesi ve Oğuz destanları gelir. 

Oğzuzname’den çıkan siyasi ve hukuki esaslar felsefi düşüncede Oğuz töresini oluşturmuştur. Bu töreler 

çerçevesinde İslamdan önce Türklerin kabile teşkilatlarının çok kuvvetli olduğu, bazen asırlarca süren 

hatta göçebeleri bile birbirine bağlayan devletler oluşturdukları bilinmektedir (Kafesoğlu, 1970). 

Türklerin İslam öncesi dinleri olarak bilinen Şamanizm, totemizm, animizm ve natürizmin inanç ve 

pratikleri ile yüklü bir sistemdir. Çin kaynaklarının verdikleri bilgilere göre eski Orta Asya 

Şamanizminin temelleri Gök Tanrı, Güneş, Ay, Su, Ateş (ocak) kültleridir. Gök Tanrı veya Tengri denen 

tek bir tanrıya inanan, iyi ve kötü ruhların önem kazandığı Şamanizmde Gök Tanrı ile insanlar arasında 

kurumsal bir ruhban sınıfı yoktur. O dönemde kamlar, yani şamanların çoğu kadındı veya kadın 

kıyafetine girmiş erkeklerdi. İnanç sisteminde sihir ve mistisizm önemli yer tutuyordu. Bunun dışında, 

şifacılara otacılar ve ata sağunlar denirdi. Misitisizmin etkileri İslamiyetten sonra erenler, dervişler ve 

tarikatlarda da süregelmiştir. Şamanlık dinden çok büyü kişiliğinde bozkır Türk inanç sistemidir de 

denebilir. Eski Türk toplumunda görülen tanrı ve “yer-su” inançlarıyla ilgisi bulunmaz. Ancak Türk 

inancıyla Şamanlık arasında şaşırtıcı bir uyum oluşmuştur (Poroy, 2011). 

Bahaeddin Ögel Türklerin İslamiyete geçişinin onların eski inanç sistemleri üzerindeki etkisini şöyle 

yorumlamaktadır: “İslamiyetin büyük tesirleri altında kalan birçok Türk kitleleri, bu dini kabul etmek 

zorunda kalacaklardı. Fakat Türkler hiçbir zaman İslamiyeti aynen alamamışlar ve onu ancak kendi 

hislerinde yoğurarak, kendilerine benzetmişlerdi. Nitekim Karahanlı devletinde İslamiyetle ilgili olarak 

yazılan kitaplarda, tamamı ile eski fıkıh kitaplarına uyulmamış ve İslam dini realist bir görüşle 

açıklanmıştır” (Ögel, 2002). 

Farabi, İbni Sina, Ahmet Yesevi ve Maturidi gibi Türk felsefi düşünce tarihini günümüze kadar etkilemiş 

bu çok önemli Türk düşünürlerinin Türkistan’daki Karahanlı Devleti’nde 960-1212 yılları arsında bugün 

de önemini koruyan Buhara, Taşkent, Semerkant, Farab ve Kaşgar’da yaşadıklarını belirtmeliyiz. 

Selçuklu döneminde fıkıh dalında kadı Abdülmecit Helevi, felsefe ve mantık dalında kadı İzzeddin 

Urmevi, Şahabeddin Sühreverdi gibi isimlere rastlıyoruz. Selçuklu döneminde Şehabeddin Sühreverdi 

Konya’da II. Kılıç Arslan’ın şehzadeleri Melikşah ve Süleyman’a hocalık etmiş düşünürlerdendir. 

Sühreverdi’nin İslam felsefesi içinde neo-platonizme yakın en önemli eseri Hikmetü’l-İşrak’tır (Poroy, 

2011).   

İslam felsefesi Batı felsefesi ile bir etkileşim halinde olmuştur. Sırasıyla İslam felsefesi antik Yunan ve 

Roma düşünürlerinin eserlerinden etkilenmiş, daha sonraki dönemlerde karanlık çağdan kurtulmaya 

çalışan Batı uygarlığı 11. Yy.’dan itibaren Farabi, İbni Sina, İbn Tufeyi, İbn Rüşd vb. İslam 

düşünürlerinin etkisiyle hızlı bir dönüşüm içine girmiştir. Batı uygarlığını besleyen temel değişim ve 

dönüşümlerin, sırasıyla Antik Yunan, Roma, daha sonra 14. yy’dan 17.yy. başına kadar sürecek olan 

Rönesans ve ardından 17. Yy’dan 18. Yy sonuna kadar sürecek olan Aydınlanma Çağı ile birlikte 

Avrupa’da yaşanacak gelişmeleri merkezi konuma getirecektir. Batıyı besleyen temel felsefi açılım ise 

“Hümanizm” kavramı üzerine kurulmuştu. Stephne Law, hümanizmi şöyle tanımlamaktadır: “Geniş 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140


Türk Hümanizmini Besleyen Temel Kaynaklar/ Gülara Yenisey               Jan. 2026, 2 (1), 70-75 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140  

 

 
 

anlamda Hümanizm, insani değerler, çıkarlar ve insan onuru üzerine kurulu düşünce sisteminden 

fazlasını kapsamaktadır” (Law, 2011). 

Antik Çağ felsefi mirasından da beslenen İslam dünyası özellikle 9. Yüzyıl ile 17. Yüzyıl arası İslam 

Rönesans’ı dönemini yaşamıştır. 11. Yüzyılla 17. Yüzyıl arası dönem ise tam bir Türk Rönesans’ı 

dönemidir. Joel L. Kraemer, İslam Felesefesi tarihinin dönüm noktası olarak “Farabicilik Çağı” şeklinde 

tanımlayarak, bu dönemin 9. Yy. ve 10. Yy olduğunu ve İslam Rönesans’ının başlandığı dönem olarak 

bilindiğini vurguluyor. Türk düşünürü olan Farabi, “el-insaniye” adını verdiği yeni kavramla İslam 

felsefesinde hümanizm akımını başlatan ilk düşünürdür. Hümanizm, insan merkezli bir felsefi öğretidir.  

Yusuf Hemedani ile başlayan Türk Sufizmi Yunus Emre ile büyük bir gelişme sağlayacaktır. Yusuf 

Hemedani’nin öğrencisi olan Ahmed Yesevi ile Türk Aydınlamasının ilk halkası oluşturularak, Ahi 

Evren, Hacı Bektaş Veli, Mevlâna Celaleddin Rumi, Barak Baba, Yunus Emre, Seyyid Nesimi, Hacı 

Bayram Veli, Şah İsmail Hatayi, Pir Sultan Abdal, Şeyh Bedreddin, Fuzuli, Karacaoğlan, Kul Himmet 

ve nice başka Türk Sufilerince devam ettirilmiştir. 

13. yy. başlarından itibaren büyük ölçüde siyasi istikrarını sağlamış bulunan Anadolu Selçuklu Devleti, 

çeşitli tasavvuf akımlarının tercih ettiği bir toprak oldu ve özellikle Moğol istilası önünden kaçan 

sufilerin sığınağı haline geldi. Fuad Köprülü bu akımları şu üç gruba ayırıyor: 1) Mağrip Endülüs ve 

Kuzey Afrika; 2) Orta Doğu (Mısır, Suriye ve Irak); 3) Orta Asya ve İran (Maveraünnehr, Horasan ve 

Azerbaycan). (Köprülü, 2014) Bunları birbirilerinden ayıran en önemli nokta, tasavvuf anlayışlarında 

ortaya çıkıyordu. Irak gibi klasik İslam kültürü ve İslam bilimlerinin gelenekselleşmiş olduğu bir 

bölgeden gelen Sühreverdilik, Kadirilik ve Rifailik gibi tasavvuf akımlarınınahlakçı ve zühdçü 

karakterlerine karşılık, Maveraünnehir ve Horasan menşeli Melametilik, Kalenderilik gibi akımlar, daha 

çok cezbe ve estetik faktörüne dayanıyorlardı. 13. Yy.’da ortaya çıkan bir başka güçlü mektep, Bayezid-

i Bistami, Cüneyd-i Bağdadive özellikle Hallac Mansur ve özellikle İslam dünyasının en büyük 

mutasavvıflarından Endülüslü Muhyiddin el-Arabi’nin harika bir metafizik sistem haline getirdiği 

Vahdet-i Vücud mektebi idi (Trimingham, 1971). 

Ahmet Yaşar Ocak da söz konusu üç ekolü şu şekilde tanımlamaktadır: “1. Mağrip (Endülüs ve Kuzey 

Afrika). Mağrip tasavvufu Anadolu’da bütün zamanların en ünlü mutasavvıfı Muhyiddin-i Arabi başta 

olmak üzere, Afifeddin-i Tilemsani ve müridleri tarafından temsil ediliyordu. 2. Orta Doğu Mısır, Suriye 

ve Irak). Bu mıntaka, birbirinden mahiyet itibariyle hayli farklı, Sühreverdilik, Vefailik ve hatta 

Cavlakilik (Kalenderilik) gibi tasavvuf akımlarının yurdu olup, bunların ileri gelen temsilcileri 

Anadolu’da faaliyet gösteriyorlardı. 3. Orta Asya ve İran (özellikle Horasan ve Azerbaycan). Bu geniş 

mıntaka yine farklı nitelikler arzeden Kübrevilik, Yesevilik ve Haydarilik gibi tarikat şeklinde 

teşkilatlanmış tasavvuf akımlarından başka, özellikle Melamet mektebine mensup bazı büyük sufileri 

kazandırmıştı ki bunların başında hiç şüphesiz Şems-i Tebrizi gelmektedir.  Kabaca bir nitelendirme 

yapılacak olursa, Mağrib mektebinin ahlakçı, Irak mektebinin zühdçü, Türkistan mektebinin coşkucu 

ve estetikçi bir karakter sergilediği söylenebilir.” (Ocak, 2009). 

Basra ve Kufe sufi mekteplerinin kuru zühde dayalı klasik tasavvuf anlayışına bir tepki olarak gelişen 

Melametilik mektebi, İslam tasavvuf tarihinin en ilginç olaylarından olup, 9. Ve 10. Yüzyıllarda 

Hemedan, Hoy, Horasan, Nişapur, Herat, Belh ve Kabil gibi Türkistan’ın ve Azerbaycan’ın büyük 

kültür merkezlerinde doğmuştur. Geniş Türk coğrafyasında yaygın olan Türk Sufizmi başta Türkistan 

bölgesi, Azerbaycan ve Anadolu’da etkisini uzun yüzyıllar boyunca sürdürmüştür. Horasan 

Melametiliği’ne dayalı olduğu için geleneğin Horasan erenleri yahut Rum Abdalları adını verdiği 

Yesevi, Hayderi ve Vefai dervişlerinden oluşan Kalendirilerin Osmanlı topraklarının her yerinde 

olduklarını görüyoruz.     

Türkistan mektebinin en belirgin özelliği olan kuvvetli cezbe, Mevlâna Celaleddin ve Yunus Emre gibi 

büyük sufi şairlerin şiirlerinde coşkun bir tarzda kendini açığa vurur. Her iki şair Vahdet-i Vücud gibi 

karmaşık bir metafizik sistemi bile çok sade ve anlaşılır biçimde rahatça terennüm eder hale getiren, 

ruhlarının ta derinlerinden hissettikleri Melameti-Kalenderi bu kuvvetli cezbe faktörüdür. Mevlâna ile 

Yunus Emre arasındaki fark Mevlana’nın kentli Türkler arasında yaşayıp onlara hitaben eserler yazmış 

olmasıdır. Yunus Emre ise yazları yaylalarda, kışları köyde geçiren göçer Türkler arasında yaşamış 



     Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                                  No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 70-75                     Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140 

74 
 

olması gerçeğidir. Mevlâna, ne Hallac gibi vahdet noktasında kendini kaybetmiş, ne de Arabi gibi 

kendinin insan üstünlüğüne inanmıştır. O, bütün bu safhaları geçerek insan olabilmenin sırrına ermişti. 

Onun için insanlar onu kolay anladılar. Onda kendilerinden bir parça gördüler (Ocak, 2009). 

SONUÇ 

Sonuç olarak, Horasan Melametiliği’nin, kuru zühd (ascetisme) karşıtı cezbeci (extatique) karakterini 

yansıtan bu islam anlayışı İslam Sufiliğinin yapısından kaynaklanan geniş bir hoşgörüye dayanan, 

mühtedileri birdenbire eski kültür çevrelerinden koparmadan, bu kültürden gelen eski inançlarını da 

kendi içerisinde değerlendiren bağdaştırmacı (syncretique) yani heterodoks bir İslam anlayışıydı.  

Böylece, Melameti-Kalenderi sufiliğinde ilahi cezbe ve Tanrı’yı aşkla sevmeye dayalı bir temelin 

olduğunu görüyoruz. Bu tasavvufi fikirleri en iyi terennüm edenlerin başında Mevlâna ve Yunus Emre 

gelmektedir. Bu ilahi cezbe ve tanrısal aşk insan merkezli olup, her iki sufi şairde en yüksek düzeyde 

ifadesini bulmuştur. Bu nedenle, Yunus Emre “Yaratılanı severiz Yaratan’dan ötürü” diyerek, Tanrı’ya 

olan aşkı insan sevgisi ile bağdaştırmıştır. Mevlâna ise kuru zühd ve nafile ibadetlere şiddetle karşı çıkan 

Melameti-Kalenderi geleneğe sıkı sıkıya bağlı olarak, “Kâbe, mecazdır. Bin kere Kabe’yi tavaf 

edeceğine bir kırık kalbi tamir et. Bir kalbin ihyası Kâbe-yi Ekber’dir” diyerek büyük cesaret 

sergilemektedir. Böylece, Türk Sufiliği’nin karakterini yansıtan ilahi cezbe ve tanrısal aşkın yanı sıra 

insan odaklı tasavvuf anlayışıyla Türk Hümanizmi olarak betimleyebileceğimiz bir gelenekten 

gelmektedir. Bazı araştırmacılar yanlışlıkla bu geleneğin köklerini Horasan bölgesindeki eski Maniheist 

ve Budist mistik kültürlerden geldiğini öne sürmekteler (Ocak, 2009). Oysa, Türk Hümanizminin 

temelini makalemizin girişinde de bahsettiğim gibi Türklerin, İslam’a geçişinden çok öncelere uzanan, 

eski Gök Tanrı inancından gelen Türk Sufiliği olarak biçimlenmiş, bin yıllardan günümüze süregelen 

gelenekler ve dünya görüşü ile açıklamak yerinde olurdu.  

                                                   

KAYNAKÇA 

Abdullah, B. (2002). Türkler. Ankara: Yeni Türkiye Yayınları. 

Baycumin, C. (2012). Turan: Vzglyad na istoriyu çeloveçeskogo obşestva. Almatı: Arıs Yayınevi. 

Bezertinov, R. (2004). Tengrianstvo- Religiya Turkov i Mongolov, Kazan: Slovo Yayınları. 

Gökalp, Z. (1913). Eski Türklerde içtimai teşkilat. Milli Tetebbular Mecmuası, (3), 385–456. 

Kafesoğlu, İ. (1970). Kutadgu Bilig ve kültür tariximizdəki yeri. Tarix Enstitüsü Dergisi, (1). 

Karaismailoğlu, A. (2021). Mevlana’nın gözüyle insan ve toplum. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Kaya, B. (2005). Türk felsefe tarihi. İstanbul: Asya Şafak Yayınları. 

Köprülü, F. (2014). Türk edebiyatında ilk mutasavvıflar. İstanbul: Alfa Yayıncılık. 

Law, S. (2011). Humanism: A very short introduction. Oxford: Oxford University Press. 

Ocak, A. Y. (2008). Türk sufiliğine bakışlar. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Poroy, A. (2011). Türklerde felsefe var mı? İstanbul: Dharma Yayınları. 

Şeker, M. (2011). Türk-İslam medeniyetinde Ahilik ve fütüvvet-namelerin yeri. İstanbul: Ötüken 
Neşriyat. 

Sinanoğlu, S. (1999, iyul 7). Türk hümanizmi. Cumhuriyet Gazetesi. 

Sülün, M. (2011). Gönüller sultanı Mevlana. İstanbul: Vefa Yayınları. 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140


Türk Hümanizmini Besleyen Temel Kaynaklar/ Gülara Yenisey               Jan. 2026, 2 (1), 70-75 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211140  

 

 
 

Topçu, N. (2013). İslam ve insan, Mevlana ve tasavvuf. İstanbul: Dergah Yayınları. 

Trimingham, S. (1971). The Sufi orders in Islam. Oxford: Oxford University Press. 

Ülken, H. Z. (2009). Türk tefekkürü tarihi (4. baskı). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 



                 Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

                No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 76-84                  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135  
 

Seyyid Yahya Bakuvî and Rumi 

Seyyid Yahya Bâkuvî ve Rumî 

Elmira ABASOVA1 

Email: abasova.miras@gmail.com 

Orcid No: https://orcid.org/0009-0008-4084-4458  

 

ABSTRACT 

Sufism, an integral part of Turkish-Islamic philosophy, holds a significant position thanks to the 

historical figures it has nurtured. It has also played an exceptional role in Azerbaijan's socio-political 

and cultural history. As an Islamic way of life and thought system, Sufism aims to lead individuals to 

purity of heart and soul, high morals, and ultimately, the true level of humanity through special training. 

Mysticism, which developed in Muslim societies from the earliest periods, became known as "Sufism," 

and those who followed this path were called "Sufis." The concept of "irfan" means knowing and 

understanding; it is divided into two parts: traditional and theoretical. With its rich history, culture, and 

traditions, Azerbaijan has become a center for the development of the concept of Irfan; it has nurtured 

leading figures of the Sufi tradition both within its own borders and across East to West. Nizami, Fuzuli, 

Shams-i Tabrizi, Yunus Emre, Mevlana, and many other great thinkers and prominent figures of 

Turkish-Islamic culture have left profound marks not only in their own regions but also on world 

civilization. These personalities delved into the depths of the human soul, explored the hidden world of 

the heart, and illuminated the spiritual life of societies. Among the most important "architects of the 

heart" in the world of Sufism, Mevlana Celaleddin Rumi, the leader of the Mevlevi order, and Seyyid 

Yahya Bakuvi, one of the founders of the Halveti school, hold a special place. As the most distinguished 

travelers on the path of wisdom, they have guided humanity not only in the spiritual realm but also in 

the fields of science and thought. This article will examine the contributions of Mevlana Celaleddin 

Rumi and Seyyid Yahya Bakuvi to Sufi thought. Keywords: Mysticism, Sufism, Architects of the Heart, 

Mevlana, Seyyid Yahya Bakuvi 

Keywords: Irfan, Sufism, Architects of the Heart, Mevlana Jalaladdin Rumi, Seyid Yahya Bakuvi. 

 

ÖZET 

Türk-İslam felsefesinin ayrılmaz bir parçası olan tasavvuf, yetişdirdiği tarihî şahsiyetler sayesinde 

önemli bir konuma sahiptir. Azerbaycan’ın sosyo-politik ve kültürel tarihinde de tasavvuf müstesna bir 

rol oynamıştır. İslâmî bir yaşam biçimi ve düşünce sistemi olan tasavvuf, özel terbiyeler aracılığıyla 

insanı kalp ve ruh saflığına, yüksek ahlâka ve nihayetinde hakiki insanlık mertebesine ulaştırmayı 

amaçlar. Müslüman toplumlarda ilk dönemlerden itibaren gelişen mistisizm, “tasavvuf” adıyla tanınmış, 

bu yolun yolcularına ise “sûfî” denilmiştir. “İrfan” kavramı bilmek ve idrak etmek anlamına gelir; 

geleneksel ve teorik olmak üzere iki kısma ayrılır. 

Zengin tarihi, kültürü ve gelenekleriyle Azerbaycan, irfan anlayışının geliştiği bir merkez olmuş; hem 

kendi topraklarında, hem de Doğu’dan Batı’ya yayılan tasavvuf geleneğinin öncü şahsiyetlerini 

yetiştirmiştir. Türk-İslam kültürünün önde gelen simaları olan Nizami, Fuzuli, Şems-i Tebrizi, Yunus 

Emre, Mevlâna ve daha pek çok büyük düşünür yalnız kendi coğrafyalarında değil, dünya 

medeniyetinde de derin izler bırakmışlardır. Bu şahsiyetler, insan ruhunun derinliklerine inmiş, kalbin 

gizli dünyasını keşfetmiş ve toplumların manevi hayatına ışık tutmuşlardır. Tasavvuf dünyasının en 

önemli “gönül mimarları” arasında, Mevlevîlik yolunun önderi Mevlâna Celâleddîn Rumî ile Halvetîlik 

ekolünün kurucularından Seyyid Yahya Bakuvi özel bir yere sahiptir. Onlar, irfan yolunun en mümtaz 

yolcuları olarak yalnızca manevî alanda değil, ilim ve düşünce hayatında da insanlığa yön vermişlerdir. 

 
1 PhD in Philosophy, Researcher at MIRAS Public Union for Support to Studying of Cultural Heritage, Senior 

Specialist at ANTV, Researcher-Author 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135
mailto:abasova.miras@gmail.com
https://orcid.org/0009-0008-4084-4458


        Seyyid Yahya Bakuvi and Rumi/ Elmira Abasova                                                      No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 76-84                      

Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135 

77 
 

Bu makalede Mevlâna Celâleddîn Rumî ve Seyyid Yahya Bakuvi’nin tasavvuf düşüncesine katkıları ele 

alınacaktır. 

Anahtar kelimeler: İrfan, Tasavvuf, Kalp mimarları, Mevlâna, Seyyid Yahya Bakuvi 

 

INTRODUCTION 

Religion, as both a cultural heritage and a legacy of the past, constitutes one of the most profound and 

sacred spiritual values transmitted to future generations. Islam, with a history spanning more than 

fourteen centuries, has exerted a powerful intellectual and cultural influence across much of the world. 

In its essence, religion embodies spiritual progress in the truest sense, for it is inseparable from culture 

(Aslanova, 2002).   

Throughout history, from the Great Wall of China to the Adriatic, Turkic-Islamic culture has emerged 

as a decisive and transformative force in shaping civilizations. Within this broad cultural and intellectual 

tradition, prominent Muslim Sufi thinkers and scholars – including Nizami, Fuzuli, Shams Tabrizi, 

Yahya Shirvani, Yunus Emre, Mawlana Jalal al-Din Rumi, Haji Bektash Veli, Nasir al-Din Tusi, Khoja 

Ahmad Yasawi, Mahmud al-Kashgari, al-Ghazali, Ibn al-‘Arabi, Avicenna, among others – have played 

a distinctive role in the history of Turkic-Islamic philosophy and religious thought. Their intellectual 

and spiritual contributions represent an invaluable legacy, profoundly shaping both regional traditions 

and humanity's universal heritage. 

As a principal path of gnosis (irfan), the science of Sufism, rooted in ancient traditions, constitutes one 

of the fundamental streams of national and spiritual heritage. Sufism represents a discipline of moral 

refinement that defines the relationship of the noblest of creatures – the human being – with God, with 

himself, and with the society in which he lives. By cultivating the inner world, Sufism offers a method 

of ethical training that remains firmly grounded in the guidance of the Qur'an and the Sunnah. When 

embraced as the most beautiful form of practicing Islam, it entails the profound responsibility of 

adhering to the Divine Book and the exemplary life of the Prophet Muhammad (peace be upon him). 

Historically, numerous religious scholars, serving as spiritual leaders, played a pivotal role in 

introducing Islam to Anatolia and in disseminating the irfan tradition, thereby securing their place in 

history as influential figures. Human existence, from the Sufi perspective, is conceived as a journey 

toward the Hereafter, for man is created for the eternal life to come. This worldview may be concisely 

summarized as follows: "Faith and Islam culminate in righteous conduct and benevolence, and in the 

Hereafter, we are to appear before God as those who have done good" (Sert, 2022). 

Sufism has also played a significant role in the socio-political and cultural history of both Anatolia and 

Azerbaijan. Within Muslim societies, what would later be described as "mysticism" was originally 

known as tasawwuf, and its adherents were referred to as Sufis (Qasımov, 2020). Among the most 

distinguished figures of this tradition, one of the two most prominent scholars is Jalal al-Din Rumi, who 

lived and wrote in the thirteenth century. 

Recognized as one of the most celebrated saints of the thirteenth century, Jalal al-Din Rumi was born in 

604 AH (1207 CE) in Balkh, Khorasan. From an early age, he was introduced to Sufi knowledge through 

his father, who instructed him within the framework of the Kubrawiyya order. Although Rumi lived 

more than eight centuries ago, his works remain the subject of extensive study, and his ideas continue 

to gain increasing relevance. He is regarded as one of the most distinguished figures among Turkic-

Islamic scholars and thinkers. 

For centuries, Rumi's teachings have inspired profound devotion to God, the Prophet Muhammad, 

humanity, and the inseparable love for both the Creator and His creation, all deeply rooted in adherence 

to the Qur'an. The Mevlevi lodges (mevlevihane), founded upon his intellectual and spiritual legacy, 

have become enduring cornerstones of Turkish culture, ensuring the transmission of his thought and 

wisdom into the present day (Rahmet Kapısı, 2015). 

The eminent scholar who devoted his life to the path of divine love and affection is the author of the 

Mathnawi, a monumental work comprising nearly 26,000 couplets. This masterpiece constitutes a 

universe of profound meaning and spiritual mystery, ranking among the rare works that skillfully 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135


                 Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

                No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 76-84                  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135  
 
articulate the truths of Sufism and the intricacies of the human soul. Through the Mathnawi, Mawlana 

conveyed mystical concepts – often beyond ordinary reasoning – through spiritual expressions, 

allegories, and parables of great wisdom. He himself described the work as "a luminous path for those 

who seek the truth and desire to become familiar with divine mysteries" (Rihtim & Bakırkaya, 2013). 

Mawlana (quddisa sirruh) thus transformed the inner journey of the human heart into a vivid literary 

monument, offering it as a timeless gift to humanity. The essence of the Mathnawi may be encapsulated 

in his own couplets: "If you have a heart, then circumambulate the Kaaba of the heart! For the true 

meaning of the Kaaba of earth and stone is the heart itself." Similarly, he proclaims: "The Exalted God 

has made the circumambulation of the visible Kaaba obligatory so that one may attain the Kaaba of the 

heart, purified and cleansed of evil." 

The Mathnawi is a literary universe filled with profound secrets – an exposition of the human condition 

and a portrait of the soul rendered into words. In this work, Mawlana penetrated deeply into the human 

spirit, closely observing the inner essence of man (Rihtim & Bakırkaya, 2013). 

At its core, the Mathnawi constitutes a dialogue between Rumi and his disciple Husam al-Din. As 

Mawlana (quddisa sirruh) himself stated, "I wrote this Mathnawi for Husam al-Din. "For Rumi, Husam 

al-Din embodied both the grief of losing Shams – the ocean of divine love – and the desire to share his 

words with a wider community. 

The Mathnawi unfolds through hundreds of stories narrated in succession, each designed to offer lessons 

through reasoning and comparison. Rumi transformed abstract, metaphysical truths – often inaccessible 

to the ordinary intellect – into concrete forms and vivid parables. His purpose, however, was never mere 

storytelling. He himself declared: "My aim in narrating tales is to convey lessons. I do not intend to 

entertain you with stories!" Accordingly, he emphasized the necessity of discerning the spiritual essence 

within these narratives: "O brother! Stories are like fruit, and meaning is the kernel within. The wise 

seek the kernel and pay no heed to the rind." 

Central to these teachings is Rumi's conviction that a pure heart can only be attained under the spiritual 

guidance of the murshid al-kamil – the perfect master and heir of the prophets. He explained that unless 

the obstacles of the nafs (lower self) are overcome, knowledge cannot be transformed into irfan (gnosis), 

nor can one realize the true purpose of creation, attain human dignity, or discover the essence of the self. 

Deliverance from the ego, Rumi insisted, requires acknowledging one's nothingness before divine 

majesty–a realization that leads to authentic self-awareness. For him, the path of ma'rifa (gnosis) can 

only be undertaken by a heart illumined with divine love. He expressed the futility of unpracticed 

knowledge in unequivocal terms: "Words of wisdom without action are like a borrowed ornamental 

robe. Know this well!" (Rihtim & Bakırkaya, 2013). 

Another integral aspect of Rumi's legacy is the ritual of sema, which emerged as a defining symbol of 

the Mevlevi tradition. Rumi's twenty-first generation descendant, Jalaluddin Bakır Çelebi, describes it 

as follows: "Sema is the turning of the servant towards the Truth, ascending with intellect and love, 

renouncing the ego, dissolving in God, and returning once again to servanthood as a perfected human 

being" (Rahmet Kapısı, 2015). 

The sema ritual carries profound philosophical and spiritual meanings, embodied in its rich symbolism. 

Each element reflects a stage in the annihilation of the ego (nafs): the markings on the dervish's turban 

signify the ego's tombstone; his white robe represents its shroud; and the black cloak draped over it 

symbolizes the grave itself. The ritual begins with the dervish standing with arms crossed – a gesture 

affirming the oneness of God – before extending them outward. With his right hand raised toward heaven 

in supplication and his left hand turned toward the earth, he assumes the role of mediator, distributing 

to humanity what he receives from the Divine. Revolving from right to left around his heart, the dervish 

embraces in love every blessing bestowed by the Creator. 

The sema is firmly rooted in the Qur'an and interwoven with praises of the Prophet Muhammad (peace 

be upon him). The rhythm of the drum echoes the divine command "Be!" (Kun fayakūn), while the sound 

of the reed flute (ney) evokes the divine breath that animates all creation. Following this opening stage, 

the second phase commences, known as the "Cycle of Sultan Veled." In this phase, the participants 

engage in a circular procession, greeting one another as an expression of readiness for the spiritual 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135


        Seyyid Yahya Bakuvi and Rumi/ Elmira Abasova                                                      No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 76-84                      

Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135 

79 
 

journey. This symbolic salutation, performed three times, is interpreted as the greeting of soul to soul, 

affirming the shared path of seekers united in the quest for divine Truth. 

The third stage of the sema consists of four salutations (selam). 

• The first salutation symbolizes man's return to the Truth and recognition of God's majesty. 

• The second expresses awe at the divine order and grandeur inherent in creation. 

• The third represents the transformation of wonder and gratitude into divine love, the surrender 

of intellect to love. In Sufi terminology, this is the station of fana fi'llah – the mystical 

annihilation in God, the highest level of experiencing His presence. 

• The fourth salutation marks the completion of the spiritual journey and the return of the dervish 

to his own state. At this stage, the presence of the Sheikh, alongside the participants, signifies 

the guiding role of the spiritual master: the leader who eases the journey and protects the seeker 

from its dangers. 

In the fourth section, Qur'anic verses are recited, and the ritual concludes with prayers offered for the 

souls of all prophets and all humanity, as well as for peace. In this sense, the sema culminates with 

prayers and admonitions of Mawlana, offering timeless guidance for the people of our age. 

 

“... Biz Hakk`ın nuruyuz, Hakk`ın aynasıyız,  

O halde kendi kendimizle birbirimizle ne diye çekişip duruyoruz? 

Bir aydınlık, bir aydınlıktan neden böyle kaçıyor? 

Haydi şu benlikten kurtul, herkesle birleş, herkesle bir ol!...” (Rahmet Kapısı 2015).  

 

"…We are the light of Truth, the mirror of Truth. 

Why then do we quarrel with ourselves and with one another? 

Why does one light flee from another light? 

Come, free yourself from the ego–unite with all, become one with all!..." 

(Rahmet Kapısı, 2015). 

 

In the history of Sufi literature, Mawlana Jalal al-Din Rumi, remembered as the founder of the Mevlevi 

order, occupies a distinguished place as one of the most significant figures of the Turkic-Islamic world. 

His works – Mathnawi, Divan-i Kabir, Fihi ma fihi, Majalis-i Sab'a, and Maktubat – remain deeply 

relevant today, simultaneously harmonizing with real life and making invaluable contributions to the 

intellectual and spiritual heritage of Sufism. The continuity of the Mevlevi order into the present era 

owes much to the spiritual leadership of the Çelebi lineage, descendants of Sultan Veled, Rumi's son. 

Mawlana's counsels, composed in both Arabic and Persian, continue to serve as foundational sources 

not only for the study of Sufism but also for research in music, literature, and the fine arts. 

Alongside Rumi – the "sultan of divine love" and a traveler of the prophetic path – another prominent 

figure who profoundly influenced the development of Turkic-Islamic Sufism was Sayyid Yahya 

Shirvani Bakuvi. Born in Shamakhi at the end of the fourteenth century, Sayyid Yahya descended from 

a noble lineage tracing back to Imam Musa al-Kazim, with his ancestors belonging to the family of 

naqibs. In his poetry, he highlighted his affiliation with the Ahl al-Bayt by adopting the pen name 

"Sayyid." 

From an early age, Sayyid Yahya was admired for both his physical and moral qualities and was 

regarded by his contemporaries as an exemplary individual. Historical sources describe his character 

with expressions such as: "He possessed perfection and beauty," "He had extraordinary outward beauty 

and incomparable virtues," "He bore a unique creation of rare excellence," and "His countenance was 

so luminous that after forty days of spiritual retreat in his cell, the brilliance of his face would dazzle the 

eyes of those who looked upon him." Owing to these qualities, he was honored with the epithet Jamal 

al-Din (Rihtim & Bakırkaya, 2013). 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135


                 Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

                No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 76-84                  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135  
 
Sayyid Yahya Shirvani Bakuvi was introduced to Sufism at a young age. His childhood in the early 

fifteenth century coincided with a period when Shamakhi was considered a central hub of the Khalwati 

order. From an early age, he regularly attended the lodge of Shaykh Sadr al-Din, where he completed 

his suluk, the disciplined training and education of the Sufi path. Following the death of his master, 

Sayyid Yahya migrated from Shamakhi to Baku. 

Although Shaykh Sadr al-Din had appointed Sayyid Yahya as his successor during his lifetime and 

advised his disciples to pledge allegiance to him, after the Shaykh's passing, his son-in-law and chief 

disciple, Pirzada, claimed leadership for himself. Accepting this as taqdir-i ilahi (divine decree), Sayyid 

Yahya departed from Shamakhi and established himself in Baku. 

Around the 1420s, during the reign of Khalilullah Khan of the Shirvanshah dynasty–when Baku briefly 

served as the state capital–Sayyid Yahya, with the support of the ruler, founded the first Khalwati 

khanaqah (Sufi lodge) in Baku, near the palace. Historical sources emphasize that Khalilullah Khan held 

him in the highest regard and extended generous support. As a testament to their close and sincere 

relationship, Sayyid Yahya dedicated his work Kashf al-Qulub ("Unveiling of Hearts") to the ruler. 

Throughout his life, Sayyid Yahya devoted himself to training disciples within his tekke, delivering 

ethical and philosophical instruction, and composing numerous works. His existence was marked by 

zuhd (asceticism) and mujahada (spiritual struggle) (Rihtim & Bakırkaya, 2013). Within the Khalwati 

order, he became the first figure to author a substantial corpus of works. He not only instructed his 

deputies (khalifas) but also systematized and disseminated the principles of the Khalwati path through 

his writings, ensuring their preservation and transmission to subsequent generations. 

Sayyid Yahya's scholarly excellence is reflected in the breadth of his works. As he himself noted, "This 

poor servant has inquired from many and studied many commentaries," demonstrating his mastery in 

Qur'anic exegesis (tafsir), hadith, kalam, fiqh, and Sufi sciences. A considerable portion of his Persian 

writings is in verse, encompassing mathnawis, qasidas, and ghazals. His poetry exhibits the fervor of 

Hallaj and Nasimi, the mystical wisdom of Rumi and Attar, and the contemplative depth reminiscent of 

Nizami. While his prose is measured and balanced, his poetry varies–at times passionate, at times 

melancholic, and at times solemn. His verses exclusively convey Divine love, eschewing earthly or 

human attachment. 

The mystical themes in Sayyid Yahya's poetry are central. Like Yunus Emre, Nasimi, and Ahmad 

Yasawi, his ultimate goal was spiritual guidance (irshad); poetry served as a vehicle for conveying Sufi 

truths rather than as an end in itself. The titles and content of his works reinforce this aim, passionately 

addressing the stations and mysteries of the Sufi path, as well as devotion to God, the Prophet 

Muhammad, and Imam Ali. 

Sayyid Yahya's Turkish-language work, Shifa al-Asrar, stands as his most extensive composition. While 

containing some Arabic sections, its Turkish is straightforward and reflects elements of both Anatolian 

and Azerbaijani Turkish. The language is largely conversational. The text outlines seventy spiritual 

stations that a disciple must traverse on the path to guidance under a murshid (spiritual master). 

Throughout the work, Sayyid Yahya frequently references Quranic verses, hadiths, and the sayings of 

various Sufi masters, emphasizing both theoretical knowledge and practical application. By 

systematizing these teachings, he ensured the Khalwati path would endure as a coherent and 

transmissible tradition. 

One notable feature of the work is its inclusion of miniatures. For example, in the discussion of dhikr, 

the heart is depicted alongside representations of parrots on five separate trees, illustrating the spiritual 

concepts in visual form. In Shifa al-Asrar, Sayyid Yahya addresses issues of purity, knowledge, worship, 

the self (nafs), and the soul (ruh). He quotes Imam Ali (r.a) as saying: 

"Before performing ablution, a servant must purify five things: First, the heart from deceit, cunning, 

arrogance, envy, malice, and hostility; second, the tongue from gossip, lies, useless, meaningless, rude 

words, and slander; third, the body from forbidden and doubtful matters; fourth, the clothing from 

unlawful garments; and fifth, the external ablution itself." 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135


        Seyyid Yahya Bakuvi and Rumi/ Elmira Abasova                                                      No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 76-84                      

Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135 

81 
 

The Shaykh (q.s.) comments: "If you purify yourself as Ali (r.a) did – cleansing the heart of arrogance, 

envy, and deceit, the tongue of gossip and slander, the body of unlawful food, and the clothing of 

forbidden garments – then you become worthy of external purity." (Rihtim & Bakırkaya, 2013). 

Sayyid Yahya emphasizes that the foundation, source, cultural wealth, and treasury of all worship, 

Sharia, the Sufi path, and Truth is religious knowledge. As narrated in the hadith: 

"Whoever leaves his home to seek knowledge to benefit from it and teach it to others, Allah grants him 

the reward of a thousand years of fasting and prayer for each step he takes. Angels surround him with 

their wings, and all living beings in the air, on land, and in the sea greet him." (Abu Dawud, Ilm-1; 

Tirmidhi, Ilm-19) (Rihtim & Bakırkaya, 2013). 

Sayyid Yahya Bakuvi, one of the most prominent figures in the cultivation of Azerbaijani Sufism, 

revived and developed the Khalwatiyya order, following the example of his predecessors. From the 

fifteenth century onward, this order gained widespread influence across literary, philosophical, social, 

and political spheres, enabling it to expand significantly throughout the Muslim world.  

By examining the sayings of Seyyid Yahya Bakuvi, one can truly follow the profound philosophical 

meaning of his guidance: 

The greatest of worldly blessings is chastity, and the master of the blessings of the Hereafter is Islam. 

Love is intoxication. The lover regains self-awareness only by observing the Beloved. 

Khalwa (spiritual retreat) cultivates the self (nafs), while siyar (conduct in society) educates the soul 

(ruh). 

The religion of Islam is like a "tree of guidance": its root is sincerity (ikhlas), its fruit is abstention from 

the forbidden, its branches are prayer, its leaves are fasting, and its water is good moral character. 

Knowledge that leads to effort and supplication is the knowledge of asceticism (zuhd). The effort is to 

detach from worldly life, and supplication is to attain the Hereafter. 

Knowledge is like water, and patience is like soil. Just as life exists in water and soil, so does the life of 

the heart exist in both. 

When the wind of desire, passion, and lust blows, waves arise, and the sands are exposed. Make an 

effort, but do not sink the ship. Lower the anchor of enthusiasm and be patient. 

When the wind of affection (mawaddat) begins to blow, raise the sail of love. You are about to cross the 

sea of self (nafs). 

For the worlds of outward and inward existence to flourish, reason must govern the heart (fu'ad), and 

desire must be subdued. 

After embracing faith, a Muslim cannot fully savor the sweetness of divine unity (tawhid) without 

strengthening belief through rational proofs and purifying it from doubt and hesitation. Only by properly 

understanding the meaning of the testimony (shahada) and sincerely accepting it in the heart with 

truthfulness and sincerity (sidq and ikhlas) can one experience the true delight of tawhid. (Rihtim & 

Bakırkaya, 2013) 

Thus, as a significant figure in Azerbaijan's cultural history, Seyyid Yahya Bakuvi – who authored more 

than 20 works and composed poetry under the pen name "Seyid" – represents a thinker whose life and 

intellectual legacy warrant careful scholarly attention. He transformed the Khalwatiyya order, reflecting 

the national and spiritual characteristics of the Azerbaijani people, into one of the most influential 

spiritual centers of the Muslim world. His writings are composed in a style accessible even to ordinary 

readers, allowing them to grasp and benefit from his teachings. It is precisely for this reason that the 

Khalwatiyya order successfully spread across diverse regions of the Islamic world, from the Balkans to 

North Africa (Rihtim, 2013). 

By developing a comprehensive system of thought that illuminated the profound meanings of Islam's 

core principles, Seyyid Yahya emphasized not only the external observances of religion but also its 

inner, esoteric dimensions. He also made substantial contributions to the development of the Azerbaijani 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135


                 Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

                No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 76-84                  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135  
 
language. Although well-versed in Arabic and Persian, as were many scholars of his time, he authored 

Shifa al-Asrar, considered the most important work of Azerbaijani prose, in his native tongue, thereby 

enriching Azerbaijani literature. 

Seyyid Yahya's philosophical and Sufi-irfan ideas remain highly relevant today, fostering reconciliation 

among Muslims. The study of his legacy – the true founder of the Khalwatiyya order from the 15th 

century onward, which traces its origins to the 11th century – is an important scholarly undertaking. 

Having spread globally for over five centuries and met with enduring respect, Seyyid Yahya Bakuvi 

occupies a prominent place in the history of the Turkic-Islamic world as a messenger of religious and 

philosophical thought. 

It can be asserted that both Mawlana Jalal al-Din Rumi and Seyyid Yahya Bakuvi occupy an exceptional 

place in the intellectual and spiritual heritage of the Turkic-Islamic world. Their teachings, shaped by 

the Qur'anic worldview and the prophetic tradition, established two influential Sufi paths – Mevleviyya 

and Khalwatiyya – that profoundly shaped the ethical, philosophical, and cultural landscapes of their 

societies. While Rumi articulated the mysteries of the human soul through universal love, poetic 

symbolism, and the transformative ritual of sema, Bakuvi systematized the principles of the Khalwati 

order, integrating practical and theoretical dimensions of Sufism into a coherent spiritual discipline. 

Rumi's spiritual humanism and Bakuvi's structured Irfan methodology converge in their shared emphasis 

on purification of the heart, moral refinement, and the indispensability of the spiritual master (murshid 

al-kamil). Despite differences in historical context and stylistic expression, both thinkers contributed to 

the emergence of a rich Sufi tradition that transcended geographical boundaries and continues to inspire 

contemporary scholarship, interfaith dialogue, and spiritual practice. 

Taken together, the works and teachings of these two masters demonstrate that Sufism is not merely a 

mystical doctrine but a comprehensive worldview centered on divine love, self-knowledge, and ethical 

living. Their enduring legacy remains vital for understanding the evolution of Azerbaijani and Anatolian 

Sufism, as well as the broader currents of Islamic philosophy. The intellectual and spiritual models they 

established continue to illuminate pathways toward inner transformation, social harmony, and a deeper 

comprehension of the human-divine relationship. 

 

CONCLUSION 

In conclusion, it can be asserted that just as no force can extinguish the flames of a volcano, no power 

or authority can halt the dissemination of Sufism – particularly Islamic Sufism – into the world. The 

enduring relevance and contemporary applicability of Rumi's teachings, spanning eight centuries, 

provide tangible evidence of this Truth. Perhaps the greatest shortcoming of today's youth is their lack 

of familiarity with the guidance left by these perfect spiritual masters (murshids) and their insufficient 

acquaintance with the works of these sages. 

In contemporary life, the alien and often rebellious approach of the Western world toward the Islamic 

values brought by the Prophet – and the widespread misrepresentation of Islam – pose dangers 

comparable to catastrophic events for humanity. As Rumi once asked, "If a fire breaks out somewhere, 

even if the Qur'an burns, does its meaning burn?" (Rahmet Kapısı, 2015). The Qur'an conveys profound 

truths while simultaneously urging believers to love and internalize these teachings deeply. By following 

the guidance of Rumi and other spiritual masters, one strives to draw near to the Divine, to earn God's 

favor, and to gain the Prophet's approval. 

This spiritual aspiration must be realized collectively, in unity, and with respect for the principles and 

legacies left by our spiritual guides. May God protect humanity from disunity, inequality, and disregard 

for the wisdom inherited from the saints, and may He keep us steadfast on the righteous path. 

At every stage of Sufi practice, a spiritual chain extends from the last murshid back to the Prophet 

himself. The historical authenticity of this chain is crucial to ensure the proper continuity of spiritual 

grace and blessings. The soundness of this chain most reliably demonstrates the integrity of a Sufi path. 

In the Khalwatiyya lineage, from the Prophet to Pir Umar, there were nineteen sheikhs, and up to Piri-

Sani Seyyid Yahya, twenty-three sheikhs in total. Sources indicate that Seyyid Yahya had nearly 20,000 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135


        Seyyid Yahya Bakuvi and Rumi/ Elmira Abasova                                                      No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 76-84                      

Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135 

83 
 

disciples, of whom 360 were authorized as successors. Among the most prominent of these disciples 

were Pir Vahhaddin Erzincani, Dada Umar Rovshani, Habib Qaramani, Pir Shukrullah, Alaeddin Rumi, 

and Ziyaeddin Yusuf Mushkuri. Through its successors (khalifas), the Khalwatiyya order subsequently 

spread widely across Anatolia, Iran, Azerbaijan, Africa, and the Balkans. 

Seyyid Yahya Shirvani did not confine himself to transmitting his path solely through discipleship; he 

systematized and articulated the principles and philosophy of the Khalwatiyya order in writing. His 

works have preserved the intellectual framework and methodologies of this Sufi path, ensuring their 

continuity and transmission to the present day without alteration. 

The depth and richness of Seyyid Yahya's writings reflect his scholarly knowledge, intellectual insight, 

and literary sophistication. The quantity of his works is remarkable. In his poetic compositions, 

including mathnawis and ghazals, one encounters the ecstatic spirit of Hallaj and Nasimi, the wisdom 

of Rumi and Attar, and the profound contemplative depth of Nizami. 

Fortunately, all of Seyyid Yahya's works have survived to the present day as manuscripts, preserved in 

libraries around the world, particularly in Turkey. Current research identifies nineteen of his works, with 

nearly two hundred manuscript copies extant in Turkish libraries (Rihtim, 2013). 

Seyyid Yahya succeeded in constructing an intellectual system dedicated to uncovering the profound 

meanings of Islam's core principles. By composing his most significant work, Shifa al-Asrar, in his 

native language, he made an enduring contribution to the development of Azerbaijani literature. Seyyid 

Yahya's philosophical ideas, and Sufi-Irfan thought in general, remain highly relevant today, serving as 

a powerful instrument for fostering reconciliation and harmony among Muslims (Rihtim, 2013). 

In essence, Shifa al-Asrar embodies profound Sufi-philosophical reflection. The Sufi thought 

represented by Seyyid Yahya also contributes meaningfully to interfaith dialogue. The principle "Love 

the created for the sake of the Creator" highlights the universal humanist ethic of compassion, 

emphasizing that differences in belief or perspective do not prevent genuine love and meaningful 

dialogue among people. 

It is therefore no coincidence that the teachings of Irfan masters such as Ibn Arabi, Jalal al-Din Rumi, 

and Seyyid Yahya Bakuvi continue to resonate even among non-Muslims. This attests to the universal 

and unifying language of Sufism at its highest expression. Finally, the study and re-examination of 

Seyyid Yahya Bakuvi's heritage – revered and widely respected for over seven centuries – within his 

native Azerbaijan is both an essential and significant scholarly endeavor. 

 

REFERENCES 

Aktaş, H. (2003). Mevlâna okulu ve misyonu. Edirne: Yort Savul Yayınları. 

Anbarcıoğlu, M. Ü. (1961). Mevlânâ ve muhiti. Diyanet İşleri Başkanlığı Dergisi, (ts.), 212. 
Arpaguş, S. (2007). Mevlânâ ve İslâm. İstanbul: Vefâ Yayınları. 

Aslanova, R. (2002). İslam və mədəniyyət. Bakı: AMEA Fəlsəfə və Hüquq İnstitutu, Elmi məqalələr 
məcmuəsi, XXX buraxılış. Adiloğlu. 

Baitenova, N. Zh., Baizhuma, S., Meirbayev, B., & Abzhalov, S. (2025). The philosophy of humanism and 
tolerance by Jalal ad-Din Rumi. The Scientific Mysticism and Literature Journal, 2(1), 28–34. 

Cahen, C. (2000). Osmanlılardan önce Anadolu (E. Üyepazarcı, Çev.). İstanbul. 

Ceyhan, S. (2004). Mesnevi. İçində Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Cilt 29, ss. 325–334). 
Ankara: TDV Yayınları. 

Firuzanfer, B. (1997). Mevlâna Celâleddin Rûmî (F. N. Uzluk, Çev.). İstanbul. 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135


                 Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal)  

                No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 76-84                  Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135  
 
Gölpınarlı, A. (1970). Divan-ı Kebîr'den seçmeler. İstanbul: Ötüken Neşriyat. 

Qasımov, T. (2020). Nəzəri irfana giriş. Bakı: İrşad. 

Mevlânâ Celâleddîn Rûmî. (2000). Dîvân-ı Kebîr Seçmeler (I–IV; Ş. Can, Haz.). İstanbul. 

Rahmet Kapısı Uluslararası Kenan Rifai Sempozyumu Bildirileri. (2015). İstanbul, Türkiyə: Nefes 
Yayınları. 

Rihtim, M. (2013). Seyid Yəhya Bakuvi. Bakı: Elm və Təhsil. 

Rihtim, M. (2013). Seyid Yəhya əş-Şirvani əl-Bakuvi və Şəfa əl-Əsrar. Bakı: Elm. 

Rihtim, M., & Bakırkaya, A. (2013). Könül memarları və irfan yolu. Bakı: İpəkyolu Nəşriyyatı. 

Sert, A. (2022). Qəlbi tərbiyə məktəbində: İrfan söhbətləri. Bakı: İpəkyolu Nəşriyyatı. 

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211135


Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                 No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 85-91         Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211104 

85 
 

Common Religious-Epic Sagas of the Oghuz Turks  

(A Historical and Geographical Perspective on the Subject) 

Oğuz Türklerinin Ortak Dinî- Epik Destanları 

(Konuya Tarihî ve Coğrafî Yönünden Bir Bakış) 

Aybeniz RAHİMOVA1 

Email: aybenizragimova@gmail.com  

Orcid No: https://orcid.org/0000−0002−6181−3118  

 

ABSTRACT 

An epic (epos) is an idealized artistic memory created by a people about their own history. From the 

mid-first millennium BCE, Turks appeared on the historical stage, spreading across a vast geography 

from the Sayan Mountains to the Pacific Ocean, from the Aral Sea to the Caspian Sea. These lands later 

became known as Turkestan. The Turks' rich worldview and traditions of statehood are reflected in 

ancient epics such as "Grey Wolf", "Oghuz Khagan," and "Alp Er Tonga." Among Turkic peoples, the 

Oghuz stand out, particularly for their strong state traditions. Scholars divide their history into three 

periods: ancient, medieval, and modern. Sources such as Rashid al-Din mention that the Oghuz were 

divided into 24 tribes. Today, the term "Oghuz" primarily refers to the Turks of Turkey and Azerbaijan, 

the Turkmens, and the Gagauz. Their differentiation intensified after adopting Islam, which also 

contributed to geographic stabilization. From the 10th century, with their conversion to Islam, the term 

"Turkman" emerged, and under the Seljuk alliance, Islam and Oghuz culture spread throughout the 

Middle East. 

Religious leaders, alongside Seljuk forces, helped spread Islam in newly conquered lands. During this 

period, religious-heroic epics such as "Battal Gazi," "Danishmend Gazi," and "Saltukname" became 

widespread. These epics were considered both ideologically and politically significant and were 

supported by the state. The "Book of Dede Qorqud," transcribed in the 16th century, combines elements 

of heroism and religious heroism. It stands as a cultural memory of the Oghuz who spread Islam and 

shows thematic parallels with other similar epics. 

Keywords: epic, epos, Turk, Oghuz, Azerbaijan, Anatolia 

ÖZET 

Epos, halkın kendi tarihi hakkında yarattığı idealleştirilmiş sanatsal hafızadır. MÖ 1. binyılın 

ortalarından itibaren tarih sahnesine çıkan Türkler, Sayan Dağları’ndan Pasifik Okyanusu’na, Aral 

Gölü’nden Hazar Denizi’ne kadar geniş bir coğrafyaya yayılmış, bu topraklar sonraları Türkistan adıyla 

anılmıştır. Türklerin zengin dünya görüşü ve devletçilik gelenekleri “Bozkurt”, “Oğuz Kağan”, “Alp Er 

Tonga” gibi eski destanlarda yansımasını bulmuştur. Türk halkları arasında Oğuzlar, özellikle 

devletçilik gelenekleri açısından öne çıkmıştır. Oğuz tarihi üç döneme ayrılır: eski, orta ve yeni 

dönemler. Reşideddin gibi kaynaklarda Oğuzların 24 boydan oluştuğu belirtilir. Günümüzdeki Oğuzlar 

denildiğinde başlıca Türkiye, Azerbaycan Türkleri, Türkmenler ve Gagavuzlar kastedilir. Oğuzların 

farklılaşması İslam’ın kabulüyle artmış, bu din onların coğrafi istikrarına da etki etmiştir. X. yüzyılda 

İslam’ı kabul eden Oğuzlar için “Türkmen” etnonimi kullanılmaya başlanmış ve Selçuklu ittifakıyla 

birlikte İslam ve Oğuz kültürü Yakın Doğu’ya yayılmıştır. 

 

1 Assoc.Prof., The Institute of Manuscripts named after Muhammad Fuzuli, Azerbaijan National Academy of 

Sciences, Baku- Azerbaijan 

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211104
mailto:aybenizragimova@gmail.com
https://orcid.org/0000−0002−6181−3118


Common Religious-Epic Sagas of the Oghuz Turks…/ Aybeniz Rahimova               Jan. 2026, 2 (1), 85-91 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211104  

Selçuklularla birlikte dini liderler de yeni topraklara İslam’ı taşımıştır. Bu dönemde “Battal Gazi”, 

“Danişmend Gazi”, “Saltukname” gibi dini-epik temalı destanlar yaygınlaşmıştır. Bu destanlar hem 

ideolojik hem de siyasi bakımdan önemli kabul edilmiş ve devlet tarafından desteklenmiştir. XVI. 

yüzyılda yazıya geçirilen “Kitab-ı Dede Korkut” ise hem kahramanlık hem dini-epik özellikler taşıyan, 

İslam’ı yayan Oğuzların kültürel hafızası olarak öne çıkar ve diğer destanlarla benzerlikler gösterir. 

Anahtar kelimeler: epos, destan, Türk, Oğuz, Azerbaycan, Anadolu 

 

INTRODUCTION 

The history of a people is reflected in epic creativity and in epics, in artistic and mythologized form. 

Viktor Zhirmunsky, a prominent scholar of the epic traditions of various world nations, including Turkic 

peoples, justly stated: "The epic is the living past of a people, expressed through the idealization of 

heroism. Its scholarly-historical value, as well as its social and cultural-educational significance, stems 

from this" (Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi, 2004). 

Beyond their narrative and poetic qualities, epics function as fundamental carriers of collective 

memory. As Jan Assmann argues, cultural memory is constructed through symbolic forms such 

as myths, rituals, and epic narratives, which enable societies to preserve and transmit their 

foundational values across generations. In this sense, Turkic epics should be regarded not 

merely as literary texts but as mnemonic frameworks through which historical experience, 

religious transformation, and political ideology are encoded. The Oghuz epics, in particular, 

reflect a multilayered memory structure in which pre-Islamic mythological elements coexist 

with Islamic values, creating a continuous epic tradition rather than a rupture between belief 

systems. (Assmann, 2011, and Lord, 2000) 

The epic literature of the Oghuz Turks, who initially lived in Central Asia and later settled in the 

Caucasus-Azerbaijan, Iran, and Asia Minor, and who established the magnificent Seljuk Empire, vividly 

reflects their heroic and honorable past. Particularly, their religious-heroic epics clearly express the 

ideological foundation of the Oghuz who spread Islam in new regions. 

It should also be noted that recent studies have demonstrated that Turkic peoples inhabited the Caucasus 

and Anatolia long before the rise of the Seljuks. For instance, researcher Chingiz Garashkarly argues 

that Turks were among the earliest inhabitants not only of Anatolia but even of Greece, predating the 

Greeks themselves. He points to numerous pieces of evidence for the presence of the Pelasgian-Scythian 

civilization extending from ancient Greece (Relasgia) to Italy. One such piece of evidence is the 

assertion in 7th-8th century European sources that the Trojans − who shared a common origin with the 

Pelasgians − were identified as Turks (Cəfərov, 2004). Thus, the Oghuz Turks, who had earlier settled 

in Transoxiana and Central Asia, adopted Islam during this period and subsequently migrated to new 

territories. The ethnonym "Turkman" emerged in reference to the Islamized Oghuz Turks. This period 

marked the beginning of a broad process in which the Oghuz adopted Islam in large numbers.  

Following the decisive defeat of the Ghaznavid army by the Seljuk alliance of Oghuz tribes at 

Dandanakan on May 28, 1040, the foundation of the Great Seljuk Empire was laid. Due to a scarcity of 

pastures in Central Asia, the Seljuks (comprising Oghuz and Turkmens) migrated en masse toward Iran, 

the Caucasus, Azerbaijan, Anatolia, and northeastern Arabia. After the renowned Battle of Manzikert 

(1071) between the Seljuks and the Byzantine Empire, most of Anatolia came under Seljuk control. This 

migration into the region continued into the 13th century. 

During the reigns of Alp Arslan (1063-1072) and Malik Shah (1072-1092), the Seljuk Empire extended 

from Afghanistan and China in the east to the Mediterranean Sea in the west. However, struggles for 

political control persisted in these territories for a long time. In both Anatolia and the Caucasus − 

including Azerbaijan − conflicts arose between Muslim Oghuz and Christians (including Turkic 

Christians). This confrontation is vividly reflected in the surviving Dresden and Vatican manuscripts of 

the Kitabi Dede Qorqud epic. 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                 No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 85-91         Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211104 

87 
 

The Seljuks engaged in prolonged wars against the Byzantine Empire and Crusaders, with control over 

certain regions repeatedly changing hands. Alongside Seljuk military forces, Islamic clerics and 

missionaries entered newly conquered lands, where segments of the local population converted to Islam. 

Following the rise of the Komnenos dynasty in Byzantium (from 1081), regions of Asia Minor such as 

Cilicia, Cappadocia, Phrygia, and Bithynia fell under Oghuz control. After the disintegration of the 

Great Seljuk Empire, another Turkic-Oghuz state, the Danishmendids, was established in southeastern 

Asia Minor and existed there for over a century (1067-1180). In central Anatolia, the Sultanate of Rum 

was founded and maintained power for a long period (1077-1307).  

In the newly conquered territories, consolidating political authority required a strong ideological 

foundation. One such ideological basis was the promotion of heroic Islamic narratives that glorified the 

conquests, the raising of the Islamic banner in new lands, and the valor of Turkic-Oghuz warriors who 

fought to spread Islam. These religious−heroic epics, with their historical and ideological content, 

played a crucial role in legitimizing the political order and inspiring loyalty among the population. 

 

Main part 

It should be noted that the epic tradition of the Oghuz Turks dates back to much earlier periods, even 

before the Common Era. Their pre−Islamic epics − such as Boz Gurd (Grey Wolf), Oghuz Khagan, 

Xiongnu (Siyenpi), Alp Er Tunga, Shu, and Ergenekon − were widespread during the era of Tengriism. 

The influence of these ancient epics is evident in later Oghuz literature, particularly in their 

religious−heroic epics. It is also important to recall that the ancient Turkic belief system – Tengriism − 

shared essential similarities with Islam, particularly the concept of monotheism. This theological 

closeness is one of the reasons why the Turks embraced Islam relatively easily. 

Several scholars emphasize that the relatively smooth Islamization of the Turks was not merely 

a political or military process, but also a theological one. Tengriism, the ancient belief system 

of the Turks, was characterized by a strict monotheistic worldview centered on the supreme 

Sky God (Tengri), a concept that closely parallels Islamic tawhid. As İbrahim Kafesoğlu and 

Jean-Paul Roux point out, this shared emphasis on divine unity facilitated the reinterpretation 

of earlier religious concepts within an Islamic framework. Consequently, rather than 

abandoning their former worldview entirely, the Turks resemanticized their religious symbols 

and epic motifs, allowing them to integrate Islam into their existing cultural and epic 

consciousness. (Kafesoğlu, 1984 & Roux, 1994) 

According to researchers, there is a logical continuity between the literature of the Turks who 

transitioned from Tengriism to Islam, particularly in their epic tradition. As a widespread legend from 

Turkestan suggests, on the night of Mi'raj (the Prophet Muhammad's ascension to the heavens), the 

Prophet saw an unknown figure among the other prophets and inquired about his identity. The angel 

Jibril responded that the figure was not a prophet, but rather the spirit of Bugra Khan, who, 333 years 

later, would convert Turkestan to Islam. Upon returning to earth, the Prophet prayed for Bugra Khan 

and, at the request of his companions, met with the spirit of Bugra Khan and his forty disciples. 

It should be emphasized that such narratives belong to the genre of menkıbe (hagiographical 

legend) rather than verifiable historical accounts. As Ahmet Yaşar Ocak notes, menkıbevî 

narratives played a crucial role in legitimizing religious and political transformations by 

embedding them within sacred time and prophetic authority. In the context of Turkic 

Islamization, legends such as the encounter between the Prophet Muhammad and Bugra Khan 

functioned as symbolic narratives that retrospectively sanctified historical processes and 

reinforced the Islamic identity of Turkic rulers and communities. (Ocak, 1992 & Köprülü, 1981) 

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211104


Common Religious-Epic Sagas of the Oghuz Turks…/ Aybeniz Rahimova               Jan. 2026, 2 (1), 85-91 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211104  

In the context of epic thinking, the concept of one God parallels the idea of one ruler or one hero. 

Therefore, in ancient Turkic epics − preserved in various forms and sources − the epic heroes are 

essentially sovereign heroes who represent transformations of the "Tengri" (God) figure. Their will is 

viewed as a direct reflection of the epic consciousness that created these tales − whether it be the will of 

the people, the ethnic group, or the broader ethno-cultural system (İslam Ansiklopedisi, 2007). 

Thus, the Oghuz Turks, throughout their historical development, replaced Tengriism with Islam 

precisely because of their shared monotheism. In the medieval period, the religious-heroic epics they 

created continued the traditions of the ancient Turkic epic worldview. 

From the earliest periods, the epic literature of the Oghuz Turks reflected the worldview and distinct 

cultural characteristics of the people. These elements continued to manifest in the epics that emerged 

during the medieval period, particularly in the religious-heroic narratives. In these later works, Islam 

became the unifying force for the Oghuz, and the promotion of the faith, especially through armed 

struggle (jihad), served as a central theme. The valor of the warriors (ghazis) who fought in the name of 

Islam was glorified and became a defining feature of such epic texts. 

In our view, the observation made by academician Nizami Jafarov about ancient Turkic epics also 

applies to the Islamic-era Oghuz epics. As he states: "Certainly, the epic (and particularly the ancient 

Turkic epic) is not merely a narrative or a tale; it is a monumental reservoir of mythic content that, under 

the influence of a dominant ethno-national idea, conveys a variety of plots and motifs while fully 

reflecting the core and subtle nuances of a nation's socio-aesthetic worldview. It cannot be restored in 

its entirety; it can only be imagined based on existing sources, and such imagination requires an organic 

unity of ideological-aesthetic, poetic-technological, and other components" (Koroğlu, 1999). 

The religious−heroic epics created by the Oghuz Turks in the regions of the Caucasus, Azerbaijan, and 

Anatolia were initially transmitted orally among the people as popular tales and legends. Over time, 

these narratives were collected and written down. Among the prominent examples of this epic tradition 

are Battal Gazi, Danişmend Gazi, Saltuk Gazi, Khavarnama, Abu Muslimnama, Hamzanama, 

Khaybarnama, Museyyibnama, and others. 

It is also worth noting that the Oghuz Turks followed a distinct historical path of development and that 

their language exhibits unique lexical and grammatical features. As Professor Farhad Zeynalov states: 

"The Oghuz possess an ancient history and have undergone a complex path of development. The name 

'Oghuz' is already attested in the Old Turkic epic of the Göktürks. Almost all researchers who study the 

Oghuz refer to their ancient, medieval, and modern phases of history" (Qaraşarlı, 2021). 

Today, the contemporary Oghuz peoples include the Turks, Azerbaijanis, Turkmens, and Gagauz. 

It has been noted that many Balkan Turks also speak a variant of Oghuz Turkic. The languages of the 

aforementioned contemporary peoples are considered the modern continuation of the Old Oghuz tongue. 

In particular, the majority of the population residing in Eastern Anatolia, in eastern regions of present-

day Turkey, speaks Azerbaijani Turkic [Təhmasib, 1972]. The strong influence of Azerbaijani Turkic 

in the aforementioned religious-heroic epics further confirms that these works are the joint creative 

product of the Oghuz peoples − namely the Turks and Azerbaijanis − who lived in these regions. 

Composed and recorded in the same geographical zone, The Book of Dede Qorqud − like The Epic of 

Battal Gazi, The Epic of Danishmend Gazi, Saltuknama, and similar works − is a collective cultural 

product of the Oghuz. The events' settings, the core themes, the depiction of Islamic-Christian 

confrontations, and the linguistic features all demonstrate the closeness of Dede Qorqud to the 

aforementioned heroic-religious epics.  

From a comparative perspective, the epics of Battal Gazi, Danishmend Gazi, and the Book of 

Dede Qorqud form a coherent epic cycle rather than isolated narratives. As Faruk Sümer and 

Osman Turan underline, these works collectively articulate the ideological foundations of the 

Turkification and Islamization of Anatolia. The repetition of motifs such as ghaza, martyrdom, 

divine assistance, and the transformation of conquered spaces into Islamic centers reveals a 

shared epic grammar that served both religious instruction and political legitimation. (Sümer, 

1999 & Turan, 2017) 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                 No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 85-91         Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211104 

89 
 

As the scholar Faruk Sümer writes: "The Dede Qorqud epics contain accounts of internal wars 

and warriors among the Oghuz, struggles against non-Muslim Kipchaks, and the adventures of 

various beys. After these stories were epicized, they were transcribed in verse form at the 

beginning of the 14th century under the title Oghuzname. However, this version has since been 

lost. The epics performed by the Oghuz with the accompaniment of the qopuz were later written 

down in the second half of the 16th century, as recited by a minstrel in the Erzurum-Bayburt 

region" (Təhmasib, 1972). 

One important point in Sümer's statement deserves emphasis: the region in which the work was recorded 

− Erzurum and Bayburt − is predominantly Azerbaijani-speaking. The scholar likely reached this 

conclusion based on the text's linguistic features. 

A review of the geographical locations described in the epic suggests that it was transcribed in the 

Caucasus region − specifically, in Azerbaijan. Nevertheless, it should not be overlooked that the 

monument also references places located in Anatolia.  

It is worth noting that the first religious-heroic epic recounting the settlement of the Oghuz Turks in 

Anatolia and their struggle to spread Islam is the Epic of Battal Gazi. This work, which became 

widespread not only among the Anatolian Turks but also among the Turks of Azerbaijan and Central 

Asia, is known under various titles such as Menâkıbu Battal Gazi, Seyyid Battal Gazi, Hikâyet-i Seyyid 

Battal Gazi, Battalname, and Kitab-i Battal Gazi. The epic centers on a historical figure, Battal Gazi 

[Hijri 122 – ca. 740 CE], who is renowned for his military campaigns during the Umayyad period against 

Byzantium in the propagation of Islam. 

Over time, historical facts about him were blended with legends. According to some accounts, he lived 

near Malatya during the reign of the Abbasid caliph Harun al−Rashid. Although ethnically Arab, he was 

later transformed in the Anatolian Turkish legend and epic into a heroic Oghuz warrior. The epic of 

Battal Gazi, as preserved in the Oghuz tradition, took shape between the 11th and 13th centuries, became 

highly popular among the people, and was first recorded in writing in the 13th century. 

While older sources indicate that Battal was active in Kayseri, Afyon, Eskişehir, and Syria, Turkish 

authors such as Evliya Çelebi, Gelibolulu Mustafa Âlî, and Müneccimbaşı refer to his battles in the 

Malatya region. He is portrayed as a fearsome figure in the Christian world, a warrior who conquered 

enemy cities and fortresses through both martial prowess and intelligence. In the Turkish Battalname, 

Battal Gazi is not depicted as an Arab commander, but rather as a classical Turkish alp or eren − a 

spiritual warrior fighting in the name of Islam. 

Battal Gazi is portrayed as a hero and military commander endowed with extraordinary strength. He 

fights for his people, homeland, and faith − he is a ghazi, a warrior engaged in jihad. At the end of the 

epic, he attains martyrdom. However, the tradition of Oghuz Turkic religious-heroic epics does not end 

with him. The Epic of Danishmend Gazi, composed later, continues this tradition, focusing on the life 

and struggles of the historical figure Danishmend Gazi and his companions. The narrative primarily 

recounts their battles against the Byzantines and their efforts to spread Islam and Turkic identity in the 

region.  

Historically, Danishmend Gazi, of the Çepni branch of the Oghuz Turks, established the Danishmendid 

dynasty in 1071. This polity ruled significant parts of Central Anatolia, including Sivas, Amasya, Tokat, 

Zamantı, Elbistan, and surrounding areas. The epic covers events from the 11th to the 13th centuries, 

blending real historical incidents with legends about the hero in a unique narrative style. Some scholars 

consider the Epic of Danishmend Gazi a continuation of the Epic of Battal Gazi. 

In later periods, the Epic of Saltuk Gazi emerged, in which the hero continues the struggle for 

Islamization and Turkification, this time starting from Sinop. The events are set in central and southern 

Anatolia and narrated in a fluent, vivid language. Unlike earlier religious−heroic epics, The Epic of 

Saltuk Gazi contains fewer mythological elements − there are no encounters with legendary places or 

battles with supernatural beings. Instead, it presents a more grounded, historically rooted narrative 

structure.   

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211104


Common Religious-Epic Sagas of the Oghuz Turks…/ Aybeniz Rahimova               Jan. 2026, 2 (1), 85-91 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211104  

As noted, the conquest, Islamization, and Turkification of Anatolia were ideologically and spiritually 

supported, which is why great attention was paid to the widespread dissemination of works about the 

Oghuz rulers. It is no coincidence that after the Danishmendids were defeated by the Seljuks, the Seljuk 

ruler Izz al-Din Kaykavus ordered his secretary Ibn al-Ayyash to transcribe the Danishmend Qazi Epic, 

which recounts the heroic deeds of his former rival Malik Danishmend. The Saltuk Qazi Epic was copied 

in the 15th century by the order of Sultan Cem, son of Mehmed the Conqueror of the Ottoman Empire. 

The author Abulkhair Rumi collected various narratives about Sarı Saltuk from different regions and 

composed the Saltuk Qazi Epic in three volumes.  

It should be noted that during the medieval period, numerous works shared similar themes and espoused 

the same ideology. Common features can be observed in the plotlines, language, and characters of these 

epics. Particularly interesting is that these works resonate with the version of the Book of Dede Korkut 

(Kitabi-Ded Qorqud) transcribed in the second half of the 16th century. Although the Book of Dede 

Korkut reflects some pre-Islamic beliefs, its final version is distinctly Islamic.  

Dede Korkut is portrayed both as a shaman and a sorcerer, while also possessing qualities associated 

with Muslim saints. The Turkish scholar Osman Turan writes about the inclusion of the Book of Dede 

Korkut in the series of Islamic epics: "The Turks experienced a long period of struggle and epic tradition 

to make Anatolia a homeland of Turkishness and Islam. The epics of Battal Ghazi, Danishmend Ghazi, 

and Dede Korkut, along with many other menkabe (hagiographical) works, have bequeathed to history 

the spirit of heroism and the ideology of jihad of that era" (Turan, 2017). 

At the beginning of the epic, it is stated that Dede Korkut was a close friend of the Prophet Muhammad, 

his disciple, a companion who lived for three hundred years after him, and a revered sultan among the 

people of Shirvan. He was appointed as a "sheikh" by Salman al−Farsi, whom Muhammad had sent to 

Demirkapi Darband (Turan, 2017).  

Throughout the epic, the Oghuz people's words, desires, and wishes, their wise sayings, and even their 

praises and curses clearly reflect their Muslim faith and their turning to the One God. In eight out of the 

twelve chapters of the epic, the Oghuz beys fight against infidels, primarily Christians. The heroes of 

the epic address God with names and titles such as "Allah is upon us," "Al-Qadir," "Al-Qahhar," "Al-

Haqq Ta'ala", "Yaradan Qadir Tanrı" (The Creator, Powerful God), "Yaradan Allah" (The Creator 

Allah), "Ucalardan uca" (The Most High), "He who creates from nothing", "Allah", "King of Kings", 

"Aziz" (The Mighty), "Jabbar" (The Compeller), "Sattar" (The Veiler), "Ahad" (The One), "Samed" 

(The Eternal), "Ulu" (The Great), "The Most Generous of the generous" and others.  

The Oghuz begin all their deeds by honoring God and, after Him, the Islamic Prophet Muhammad 

Mustafa (peace be upon him) with great respect. In their prayers, they say phrases such as "May 

Muhammad Mustafa forgive our sins with the water of his face." Before battles against the infidels, the 

Oghuz warriors perform prayers, turn to God and the Prophet, and recite blessings (salawat).  

In the epic, the Oghuz warriors fight most of their battles in the path of Allah, for the cause of religion. 

They are truly ghazis and erens who wage jihad for Islam. The Oghuz, who raise their swords out of 

love for Muhammad's religion, achieve victory over the infidels by the end of the epic's episodes. After 

praying to Allah and the Prophet, their strength multiplies manifold. If the defeated enemy pleads for 

mercy, the Oghuz heroes forgive them. This characteristic of the Oghuz is also reflected in their other 

Islamic epics. When the Oghuz heroes defeat the infidels, capture their fortresses, and destroy their 

churches, they build mosques in their place. The people's tradition also notes the Shi'ism of the heroes 

in the Koroğlu epic: "Dede Korkut and thus the entire Oghuz people are presented as followers of the 

Shi'a sect. This is evidenced by the praise of Ali and his sons Husayn and Hasan" (Jirmunski, 2017). 

 

CONCLUSION 

Until recent times, researchers generally classified our epics into two main categories: heroic epics and 

love epics. However, the Oghuz peoples have created several shared medieval epics that should be 

regarded as religious-heroic epics. Although these works remained largely unexplored during the Soviet 

era, it is now time to include these epics − alongside those of other Oghuz peoples − into the history of 



Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                 No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 85-91         Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211104 

91 
 

Azerbaijani literature. Epics such as Battal Gazi, Danishmend Gazi, and Khavarnama praise the Oghuz 

ghazis who spread Islam and Turkic identity across Anatolia. A close study of the most famous 

monument of the Oghuz Turks, Kitabi−Dede Qorqud, reveals that this work is not only a heroic epic 

but also a religious-heroic epic. Its central idea, narrative structure, the individual qualities of its heroes, 

language, and other features resonate with the aforementioned Islamic epics. 

 

REFERENCES 

Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. (2004). Altı cilddə (Cilt 1, s. 23–78). Elm. 

Cəfərov, N. (2004). Qədim türk ədəbiyyatı (s. 41–96). Az Ata M. 

Golden, P. B. (1992). An introduction to the history of the Turkic peoples (pp. 55–89). Otto 
Harrassowitz. 

İslam ansiklopedisi. (2007). Cilt 33 (s. 112–130). İSAM. 

Kafesoğlu, İ. (1984). Türk millî kültürü (s. 88–115). Boğaziçi. 

Koroğlu, X. (1999). Oğuz qəhrəmanlıq eposu (s. 9–34). Yurd. 

Lord, A. B. (2000). The singer of tales (pp. 1–45). Harvard University Press. 

Ocak, A. Y. (1992). Türk halk inançlarında menkıbe (s. 61–92). TTK. 

Peacock, A. C. S. (2015). The Great Seljuk Empire (pp. 67–104). Edinburgh University Press. 

Sümer, F. (1999). Oğuzlar (s. 121–176). Türk Tarih Kurumu. 

Təhmasib, M. H. (1972). Azərbaycan xalq dastanları (s. 201–245). Elm. 

Turan, O. (2017). Türk cihan hâkimiyeti mefkûresi tarihi (s. 133–189). BXQR. 

Zeynalov, F. (1981). Türkologiyaya giriş (s. 17–39). Maarif. 

Zhirmunsky, V. (2017). Xalq qəhrəmanlıq eposu (s. 5–28). Azərbaycan Tərcümə Mərkəzi. 

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211104


      Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                                          No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 92-100       Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211219 

Yunus Emre’nin Şiirlerinde Anlatım Değerlendirmeleri 

Narrative Analysis in Yunus Emre's Poems 

Esra KARABACAK1 

Email: esra.karabacak@neu.edu.tr 

Orcid No. https://orcid.org/0000-0002-6096-1677  

ÖZET 

Düşünceler dil aracılığı ile ifade edilir, paylaşılır, aktarılır. Sözcüklerin yeni anlamlar kazanması ve 

anlatımın somuttan soyuta doğru uzanması şiir geleneğinde belirli gelişmelerin sonucudur. Şiirde ortaya 

çıkan  üslup  farklılaşması  ve  konu tercihleri, Fars,  Arap ve Osmanlı üslubu adı altında açıklanmaktadır. 

Yunus Emre'nin şiirlerinde de anlamın üstünlüğünü ve maddiyatın değersizliği ifadeleri tasavvuf 

yükünü de taşıyarak bütünleşmiştir. Dönemin Türkçesini en iyi şekilde kullanmış; sözcüklerle, yeni ve 

farklı anlamlar oluşturulmuştur.  

Yunus Emre üzerinde bilimsel araştırmalar yapan bilim adamları onun kendinden önceki şairlerin 

şiirlerini çokça okuyup özümsediğini ifade etmektedirler. Şiirlerinde genel üslup özelliklerinin yanında 

kendine ait özellikler de taşımaktadır. Eski Anadolu Türkçesinin en büyük temsilcilerindendir. Dilimizi 

son derece güzel kullanıp işleyen, geliştiren büyük önemli bir şairdir. Şiirlerinde Türkçe en güzel şeklini 

almıştır. Türkçenin bir edebiyat ve kültür dili olmasında Yunus Emre'nin büyük rolü vardır. Bu dil, 

İslâmi Türk medeniyetinin o devirde taşıdığı bütün zenginliği içine alan ve aksettiren milli bir dildir. 

Türk halkı Yunus Emre'de kendi dilini ve kendi iç dünyasını bulmaktadır. Çalışmamızda Yunus 

Emre'nin şiirlerinden örnekler seçilerek anlatım değerlendirmeleri yapılacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Yunus Emre, Dil felsefesi, Eski Anadolu Türkçesi, Türk şiiri, Üslup  

ABSTRACT 

Thoughts are expressed, shared, and conveyed through language. The acquisition of new meanings by 

words and the progression of expression from the concrete to the abstract are the result of certain 

developments in the poetic tradition. The stylistic differences and subject preferences that emerge in 

poetry are explained under the names of Persian, Arabic, and Ottoman styles. In Yunus Emre's poems, 

the supremacy of meaning and the insignificance of materialism are expressed in a way that carries the 

weight of Sufism.  

He used the Turkish language of his time in the best possible way, creating new and different meanings 

with words. Scholars who have conducted scientific research on Yunus Emre state that he read and 

absorbed the poems of poets who came before him. Yunus Emre, played a major role in Turkish 

becoming a language of literature and culture. This language is a national language that encompasses 

and reflects all the richness of Islamic Turkish civilization at that time.  The Turkish people find their 

own language and their own inner world in Yunus Emre. In our study, we will select examples from 

Yunus Emre's poems and evaluate their expression. 

Keywords: Yunus Emre, Philosophy of language, Old Anatolian Turkish, Turkish poetry, Style 

GİRİŞ 

 

1 Prof.Dr. Yakın Doğu Üniversitesi, Fen Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölüm Başkanı. 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211219
mailto:esra.karabacak@neu.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-6096-1677


Yunus Emre’nin Şiirlerinde Anlatım Değerlendirmeleri / Esra Karabacak                                  Jan. 2026, 2 (1), 92-100 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211219 
 

93 

 

Dil, herhangi bir zihin faaliyetinin açığa vurulmasını, bir zihinden diğer zihne aktarılmasına yarayan bir 

işaretler sistemidir. Dilin  sağladığı soyut düşünme kuvveti insanın kendi dışındaki hakikati 

kavramlaştırmasında ve çevreyle ilişkiler geliştirmesinde en önemli faktördür. Dil, üretilen felsefenin 

yayılmasında ve paylaşılmasında önemli bir role sahiptir. Dil, önemli bir iletişim aracıdır. Zihinler 

arasındaki etkileşim ancak dil aracılığı ile mümkün olmaktadır. Dil düşüncelerin iletilmesinin bir 

aracıdır. Yunus Emre’nin   şiirleri süssüz, gösterişten uzak ve oldukça samimidir. Yunus’un şiirlerinde 

Anadolu insanı kendini bulmuştur. Yunus Emre’ ye göre  insan önce ait olduğu    toplumun dilini bilmeli, 

o dilden konuşmalıdır. Yunus Emre, dili en iyi kullanan yazarlardandır. Özellikle birlik konusunu Allaha 

aşkın coşkusu içinde anlatmış  ve tasavvufa canlılık getirmiştir. Dili kullanırken insan felsefesi üzerinde 

durmuş, hayata anlam vermiş ve insanın evrendeki yerini değerlendirirken de dili ön plana çıkarmıştır.  

Şiirlerde  ifadeler çok açık ve yalındır. Şiir, kendiliğinden oluşan ritmik yapısıyla edebiyatta önemli bir 

anlatım biçimi olarak yer alır. Türk şiiri de bu konuda çok zengin bir yapıya sahiptir. Yunus Emre’nin 

şiirleri de anlatım bakımından doğal olarak halk diline daha uygun bir şekilde yer almıştır. Çalışmada 

birkaçı örneklenerek anlatımbilimin bir parçasına katkı konulmak istenmiştir. 

Araştırma Yöntemleri: 

Çalışmanın verileri, Yakın Doğu Üniversitesi, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı  Doktora 

öğrencilerin  üslupbilim dersinde Yunus Emre’den seçtikleri şiirler üzerinden  anlatım değerlendirmeleri 

yapılarak oluşturulmuştur. 

İnceleme: Yunus’un yaşadığı yüzyıl Türk dil tarihi açısından bir geçiş aşamasıdır. Bir taraftan 

Eski Türkçe izleri, diğer taraftan yeni yeni şekillenen Eski Anadolu Türkçesi izleri Yunus’un 

şiirlerinde yer almaktadır. Başka bir ifadeyle bu dönem şairlerinin hemen hemen hepsinde 

benzer özellikler söz konusudur.  

Ömrüm beni sen aldadun 

Ah nideyim ömrüm seni 

Beni deprenimez kodun 

Ah nideyim ömrüm seni 

Benüm varum hep sen idün 

Canum içinde can idün 

Hem sen bana sultan idün 

Ah nideyim ömrüm seni  

Kişi gerek çok bile ol gerek öğüt ala 

Menzile irsem diyen bilürsin hazin hazin 

Bu yol yavlak uzakdur dünya ana duzakdur 

Bu duzaga ugrayan komaya kılavuzun (Tatçı, 1990). 

Yunus’un şiirlerinde Arapça ve Farsça kelimeler kendi mevcut yapılarının yanısıra  Türkçedeki yapıları 

ve anlatım özellikleri ele alınmıştır. söyleyiş özelliğine uydurmuştur. Kelimeler dini ve tasavvufi 

içeriklidir (Sevgi, 2012). 

Yunus Emre’ye ne gam âşık melâmet bed-nâm 

Küfrüm îmâna şol dem anda degişüp geldüm.  

Ne Ka’be vü ne mescid ne rükû ne sücûd 

Hakk’ıla dâim becid olur münâcâtumuz. 



      Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                                          No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 92-100       Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211219 

Bir ağaç ifadesi de aşağıdaki gibi sade bir dille anlatılır.  

Altundandır direkleri 

Gümüştendir yaprakları 

Uzandıkça budakları  

Biter Allah deyü deyü     

Tanrıdan uzak Tanrıdan uzakkimsesiz olan insanın garipliğini şiir söyleyişi haline getirmiştir. Yunus'un 

şöyle bir düşüncesi yeterlidir. 

Acep şu yerde var m'ola,  

Şöyle garip bencileyin,  

Bağrı başlı, gözü yaşlı,  

Şöyle garip bencileyin. 

Bir garip ölmüş diyeler,  

Üç günden sonra duyalar,  

Soğuk su ile yuyalar,  

Şöyle garip bencileyin. 

Sanat kaygısı olmaksızın söylediği sade, fakat güzel şiirlerine dönemi itibariyle benzer şiirler bulmak 

kolay değildir.  Şiirlerinde tasavvufun söylenmesi güç fikir ve heyecanları hemen görülür. Eski 

dönemlere ait kelimelerle ,  yeni ve farklı anlamlar oluşturulmasının yolu bu şekilde çizilmiştir. Şiirlerde 

anlatım pekiştirilmiş  ve edebî gelenekten ciddi bir şekilde yararlanmıştır.  Felsefi anlatıma çok yakın bir 

biçim seçmesi sebebiyle, dili  felsefi bir öğe olarak kullanmış ve kelimelerdeki akıcılığı her konuda 

yazdıklarına yumuşak bir yorum getirmiş hatta İslâm dinine sevgi dolu bir yorum getirerek insan 

sevgisinin yayılmasına, dayanışmaya ve dinin içten sevilmesine katkıda bulunmuştur. Aynı dil 

felsefesine özgü bir  anlatım biçim   ile   karşılaştırmaya, bunların bir kuram halinde güçlü ve zayıf 

yönlerinin tespit edilmesi ve   daha ideal bir anlam kuramı uygulamaya  çalışmıştır (Kemal, 2004)|  . 

Yunus Emre'nin şiirleri   insanın duygu, coşku, özlem ve hayallerini kendine özgü bir dille ifade eder. 

Dili daha canlı, daha güzel ve daha etkili hale getirerek ona bir kimlik kazandırır. Konuşma  dilindeki 

sözcükleri özenle seçer. Onlara yepyeni anlamlar kazandırır. Kullanılan dile yeni değerler ve anlamlar 

kazandırır. Benzetmelere, değişmecelere (mecaz) yer verir. Somut varlıkları soyutlaştırır, soyutları da 

somutlaştırır. Böylece duygu ve düşüncelerine bir anlam derinliği kazandırır. Anlatımı tekdüzelikten 

kurtarır. 

Aşkın aldı benden beni  

Bana seni gerek seni  

Ben yanarım dün ü günü  

Bana seni gerek seni  

Ne varlığa sevinirim  

Ne yokluğa yerinirim  

Aşkın ile avunurum  

Bana seni gerek seni  

Aşkın aşıklar oldurur  

Aşk denizine daldırır  

Tecelli ile doldurur  

Bana seni gerek seni  

Aşkın şarabından içem  

Mecnun olup dağa düşem  

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211219


Yunus Emre’nin Şiirlerinde Anlatım Değerlendirmeleri / Esra Karabacak                                  Jan. 2026, 2 (1), 92-100 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211219 
 

95 

 

Sensin dünü gün endişem  

Bana seni gerek seni  

Sufilere sohbet gerek  

Ahilere ahret gerek  

Mecnunlara Leyla gerek  

Bana seni gerek seni  

Ölüm kavramını anlatır. Kavramlaştırırken sözlerinin gücünü arttırmak için bir takım imgelerden, edebi 

sanatlardan yararlanır. Bu nedenle günlük hayatta kullandığımız sözcüklere daha farklı anlamlar yükler. 

Bazen somut olan sözcükleri soyutlaştırır, bazen de soyut olanları somutlaştırırlar. Böylece bizim duygu 

ve hayal dünyamızı zenginleştirirler. (Eyüboğlu, 1971) 

Yalancı dünyaya konup göçenler 

Ne söylerler ne bir haber verirler 

Üzerinde türlü otlar bitenler 

Ne söylerler ne bir haber verirler 

Kiminin başında biter ağaçlar 

Kiminin başında sararır otlar 

Kimi masum kimi güzel yiğitler 

Ne söylerler ne bir haber verirler 

Toprağa gark olmuş nazik tenleri 

Söylemeden kalmış tatlı dilleri 

Gelin duadan unutman bunları 

Ne söylerler ne bir haber verirler 

Yunus derki gör taktirin işleri 

Dökülmüştür kirpikleri kaşları 

Başları ucunda hece taşları 

Ne söylerler ne bir haber verirler  

Şair, duygu düşünce ve hayallerini cümlelerle anlatır. Günlük konuşma dili ile şiir dilini içiçe sokmaya 

çalışır. Şair günlük dildeki sözcükleri özenle seçer, onlara yepyeni anlamlar kazandırır. Olayları, 

nesneleri bizden farklı biçimde algılar. Onları anlatırken hayallerden, imgelerden ve izlenimlerden 

yararlanır. Sözcükleri kullanırken şiirin biçim, uyak, ölçü, ahenk, vurgu ve tonlama gibi özellikleri 

yanında birtakım benzetmelerden, mecazlardan yararlanır. Somut varlıkları soyutlaştırır, soyutları da 

somutlaştırarak, duygu ve düşüncelerine bir anlam derinliği katar. Şiirlerinde sözün gücünü arttırmak 

amacıyla bir takım söz sanatlarına başvurulur. Söz sanatları şiirde anlama bir derinlik ve duygulara 

incelik katar. (Doğan, 2013)  

Dağlar ile taşlar ile 

Çağırayım Mevlâm seni 

Seherlerde kuşlar ile 

Çağırayım Mevlâm seni 

Sular dibinde mâhiyle 

Sahralarda âhû ile 

Abdal olup yâhû ile 

Çağırayım Mevlâm seni 



      Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                                          No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 92-100       Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211219 

Gök yüzünde İsâ ile 

Tûr dağında Mûsâ ile 

Elimdeki asâ ile 

Çağırayım Mevlâm seni 

Derdi öküş Eyyûb ile 

Gözü yaşlı Ya’kûb ile 

Ol Muhammed mahbûb ile 

Çağırayım Mevlâm seni 

Yunus Emre'nin neredeyse bütün yaşamını içine koyduğu ve bir güzellik içinde ürettiği                                                                           

şiirleri vardır.  Bu nedenle de  en çok okunan şairler arasında olmuştur. 

İşitin ey yârenler,  

Kıymetli nesnedir aşk.  

Değmelere bitinmez,  

Hürmetli nesnedir aşk.  

Hem cefadır hem safâ 

Hamza'yı attı Kaf'a. 

Aşk iledir Mustafa, 

Devletli nesnedir aşk. 

Dağa düşer kül eyler,  

Gönüllere yol eyler,  

Sultanları kul eyler,  

Hikmetli nesnedir aşk.  

Kime kim vurdu ok?  

Gussa ile kaygu yok.  

Feryad ile âhı çok,  

Firkatli nesnedir aşk.  

Şair, hayatı ve dünyayı soyut ve somut yönleriyle ifade eden doğal dile ait kelime, kavram ve deyişleri 

kullanarak  insan duygusu, düşüncesi ve hayalinin sınırsızlığı; evrenin zenginliği ve belirsizliği farklı 

düşünce, duygu ve hayallerin, yeni olay ve durumların zihinde oluşturduğu görüntü ve tasarımların 

mecazlar ve  söz sanatlarıyla şiirde ifade edilmesi imgeleri doğurmuştur. 

Yusufu kaybettim Kenan ilinde 

Yusuf bulunur, Kenan bulunmaz 

Bu aklı fikr ile Leyla bulunmaz 

Bu ne yaredir ki çare bulunmaz 

Aşkın pazarında canlar satılır 

Satarım canımı alan bulunmaz 

Yunus öldü deyu selan verirler 

Ölen beden imiş, aşıklar ölmez  

Şiirde de hakikati aramak ve sezmek son derece önemlidir.  Bütün sözcükler şiir olmak için, önce şairin 

yüreğine girmelidirler.  Ve şairin verdiği bütünlüğe doğru yol almalıdır. Yunus Emre'de bütünün 

hizmetinde olmak üzere ve sadece o şiire özgü olmak üzere yepyeni anlamlar bulunmaktadır. (Kaya, 

2009) 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211219


Yunus Emre’nin Şiirlerinde Anlatım Değerlendirmeleri / Esra Karabacak                                  Jan. 2026, 2 (1), 92-100 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211219 
 

97 

 

Canım kurban olsun senin yoluna, 

Adı güzel, kendi güzel Muhammed, 

Şefâat eyle bu kemter kuluna, 

Adı güzel, kendi güzel Muhammed 

Mü'min olanların çoktur cefâsı, 

Ahirette olur zevk-u sefâsı, 

On sekiz bin âlemin Mustafâ'sı, 

Adı güzel, kendi güzel Muhammed 

Yedi kat gökleri seyrân eyleyen, 

Kûrsûnün üstünde cevlân eyleyen. 

Mi'râcda ümmetin Hak’dan dileyen, 

Adı güzel, kendi güzel Muhammed 

Ol çâriyâr anın gökler yâridir, 

Anı seven günahlardan beridir, 

On sekiz bin âlemin serveridir,  

Adı güzel, kendi güzel Muhammed

Şiirin bütünü ise, parçaların dışında; onu oluşturan sözcüklerin toplamı değil; onlardan oluşan ama 

onları epeyce aşan, ilahi bir niteliğe sahip olursa   şairin hayata bakışı  ve duruşunu da daha içten anlatır 

(Bakırcıoğlu, 1981) 

Dağa düşer kül eyler,  

Gönüllere yol eyler,  

Sultanları kul eyler,  

Hikmetli nesnedir aşk.  

Kime kim vurdu ok?  

Gussa ile kaygu yok.  

Feryad ile âhı çok,  

Firkatli nesnedir aşk.  

Denizleri kaynatır,  

Mevce gelir oynatır.  

Kayaları söyletir,  

Kuvvetli nesnedir aşk.  

Akılları şaşırır, 

Deryalara düşürür. 

Nice ciğer pişirir, 

Key odlu nesnedir aşk

Şiirin konuşma dilinin üzerinde bir yapısı olduğu herkesçe bilinir. Şiir dili bir gizli anlatım biçimi ve 

gizli dil olarak da adlandırılır.Yunus Emre'nin her dizesi bize bu anlatımı  hissettirir. 

Zinhar gönül evinde tutma yavuz endişe, 

Beriki çün kuyu kazan akıbet kendi düşe. 

Kendiye yaramazı, berikiye sanan ol, 

Adı Müslüman onun, kendi benzer keşişe. 



      Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                                          No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 92-100       Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211219 

Komadığın nesneyi suluban götürmegil, 

Komadığın götürmek düşüre yatlı işe. 

Yarın hak didarını görmeyiser üç kişi, 

Bir dekçi, bir kovucu, biri gammazdır beşe, 

Yunus’tan bir nasihat, tutan yavuz olmaya, 

Bil ki, eyi söz ile her bir iş gelir başa. 

Yüreğe indirilmeden yapılan ifadeler zaten bilim ve düşünce  adamlarının işidir. Yunus Emre de aynı 

şekilde kelimeleri hayatımıza geçirir. Şiirin bütünü ise, parçaların dışında; onu oluşturan sözcüklerin 

toplamı değil; onlardan oluşan ama onları epeyce aşan, ilahi bir niteliğe sahip olan ve şairin hayata 

bakışını ve duruşunu da içeren ve de vermeye çalıştığı yönü de göstermeye çalışan bir bütündür. Bu 

bütünlük çok özel bir durumdur ve onu oluşturan sözcükler bu bütünün bir anlamlandırması olmaksızın 

hiçbirşeydirler. Ancak, o bütünün vereceği görevi yaptıkları oranda önem kazanır ve varolurlar. 

Şu göz ki seni gördü, 

O neye nazar etsin? 

Şu can ki seni duydu, 

Tende ne karar etsin? 

Aşkına düşen aşık, 

Derdine yanar dün gün, 

Vaslındır ona derman 

Hekim ne tımar etsin? 

Aşkın ezeli Hacem, 

Yoklukta komuş varın. 

Bu remzi duyan aşık, 

Yokluğu şikar etsin. 

Sen bir gani sultansın, 

Canlar içinde cansın. 

Vasfın kaleme gelmez, 

Dil kanda şümar etsin. 

Gerçek şaha kul olan, 

Gönlünü sana veren, 

Seni kendinde bulan, 

Kanceru sefer etsin. 

Bu çeşniyi tadana, 

Kim ne vereler kana. 

Derdine düşen cana, 

Hekim ne tımar etsin. 

Günlük dilden ve düz yazıdan farklı olarak şiir dilinin en önemli özelliklerden biri söz sanatlarını en 

yoğun biçimde içermesidir. Bağdaştırma, somutlaştırma, yineleme, çağrışım, eksiltili anlatım, koşutluk, 

karşıtlık gibi şiir dilinde sık rastlanan pek çok özelliğin kavram ilşkileri içerisinde Yunus Emre'nin 

şiirleri en can alıcı noktalarıyla görmek mümkündür (Kaplan, 2018)

Gel ey kardeş, Hakkı bulayım dersen, 

Bir kamil mürşide varmasan olmaz, 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211219


Yunus Emre’nin Şiirlerinde Anlatım Değerlendirmeleri / Esra Karabacak                                  Jan. 2026, 2 (1), 92-100 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211219 
 

99 

 

Resul’ün cemalini göreyim dersen, 

Bir kamil mûrşide varmasan olmaz. 

Niceler gittiler mürşid arayı, 

Arayanlar buldu derde devayı, 

Bin kez okur isen aktan karayı, 

Bir kamil mûrşide varmasan olmaz. 

Gel şimdi kardeşler gidelim bile, 

Nice aşıkların bağrını dele, 

Cebrail delildir, Ahmed’e bile, 

Bir kamil mürşide varmazsan olmaz. 

Kadılar, mollalar cümle geldiler, 

Kitapların hep bir yere koydular. 

Sen bu ilmi kimden aldın dediler. 

Bir kamil mürşide varmazsan olmaz 

BULGULAR   

Yunus Emre’nin şiirlerinde en dikkat çekici anlatım özelliği sade Türkçedir. Arapça ve Farsça 

kelimelerin yaygınlaştığı bir dönemde, halkın konuştuğu dili tercih etmesi, onun şiirlerini geniş kitlelere 

ulaştırmıştır. Üslubu samimi, içten ve doğrudandır. Şair, süslü anlatımdan kaçınmış; anlaşılmayı esas 

alan bir söyleyiş benimsemiştir. Yunus Emre’nin anlatım gücünü artıran önemli unsurlardan biri de 

sembollerdir. Şiirlerinde aşk, yol, deniz, dert ve gönül gibi kavramlar sembolik anlamlar taşımıştır. İlahi 

aşk, çoğu zaman beşerî aşkla ilişkilendirilerek anlatılır. Bu mecazlı anlatım, okuyucunun şiiri farklı 

anlam katmanlarıyla değerlendirmesine imkân tanır. Böylece anlatım hem somut hem de soyut boyutlar 

kazanır.  

SONUÇ 

Yunus Emre’nin şiirlerinde insan zihninin soyutlamalar yoluyla kavramlar oluşturma yeteneğine sahip 

olduğunu bu kavramlardan önermeler oluşturarak anlatmak istediklerini ifade etmeye çalıştığını 

ispatlamıştır. Bu bakımdan özellikle şiir dili  kolaylıkla diğer insanlarla paylaşılır, onlara aktarılır. 

Yunus Emre'de sözcüklere sözlük anlamlarının dışında yeni anlamlar katılmış, onları dilin genel 

kuralları içindeki cümle yapılarından çıkararak farklı söz dizimleri oluşturulmuştur. Yunus Emre 

şiirlerinde sık sık okuyucuya ya da doğrudan kendine seslenir. Bu durum, anlatımı canlı ve etkileyici 

kılar. Emir kipleri ve soru cümleleriyle kurulan ifadeler, şiirlerde bir diyalog havası oluşturur. Bu 

yöntem, anlatımın öğretici yönünü güçlendirir  Yunus Emre’nin şiirlerinde anlatım yalnızca estetik bir 

amaç taşımaz; aynı zamanda öğreticidir. İnsan sevgisi, hoşgörü, alçakgönüllülük ve Allah’a bağlılık gibi 

evrensel değerler, sade ve etkili bir anlatımla sunulur. Bu evrensellik, onun şiirlerinin farklı dönemlerde 

ve kültürlerde anlaşılabilmesini sağlamıştır. Yunus Emre'nin şiirlerinin  sağladığı soyut düşünme 

kuvveti insanın kendi dışındaki hakikati kavramlaştırmasında ve çevreyle ilişkiler geliştirmesinde en 

önemli faktör olmuştur.  Türk  şiir dilinin oluşmasında büyük rol oynamıştır.  

Kaynakça 

Bakırcıoğlu, N. (1981). Yunus Emre Divanı. İstanbul: Ötüken Yayıncılık. 

Doğan, A. (2013). Yunus Emre Divanında İdeal İnsan. Turkish Studies 8/13, 829-839. 



      Bilimsel Tasavuf ve Edebiyat Dergisi (The Scientific Mysticism and Literature Journal) 

                                          No. 2, Vol.1, Jan. 2026, 92-100       Doi No. https://doi.org/10.32955/neujsml2026211219 

Eyüboğlu, S. (1971). Yunus Emre . İstanbul: Cem Yayınevi. 

Kaplan, K. (2018). Yunus Emre'nin Şiirlerinde İnsan ve Doğa. Erzincan Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi XI-I, 155-166. 

karabacak, e. (1972). mevlana. Türk Dili Dergisi, s. 29-43. 

Kaya, D. (2009). Yunus Emre ve Seçme Beyitler. İstanbul: Vilayet Yayınları. 

Kemal, A. (2004). Yunus Emre. İstanbul: Parıltı Yayınları. 

Sevgi, A. (2012). Yunus Emre'de İnsan Sevgisinin Evrensel Niteliği Üzerine. Turkish 
Studies 7/1, 99-103. 

Tatçı, M. (1990). Yunus Emre Divanı. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Tatçı, M. (1990). Yunus Emre Divanı-Tenkitli Metin II. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.32955/neujsml2026211219

